
Maret 2026 | Volume 14 | Issue 02 Kanal: Jurnal Ilmu Komunikasi | kanal.umsida.ac.id/index.php/ 185  

ORIGINAL RESEARCH 

published: Maret 2026 

doi: 10.21070/kanal.v14i2.1942 

 

Group Communication of Pesinauan 
as a Means of Preserving Osing 
Culture in Kemiren Village 

Komunikasi Kelompok Pesinauan 
sebagai Preservasi Budaya Osing di 
Desa Kemiren  

      Achmad Rifaldi Maulana 1, Kukuh Sinduwiatmo2 

1,2 Program Studi Ilmu Komunikasi, Universitas Muhammadiyah Sidoarjo, Indonesia  

 

Abstract 
The Osing culture in Kemiren Village, Banyuwangi, faces the challenges of 
globalization, which have shifted the younger generation’s interest away from local 
traditions. Pesinauan emerges as a communitybased nonformal educational 
institution that plays an essential role in cultural preservation through dialogic and 
participatory group communication. This study aims to analyze the dynamics of group 
communication in Pesinauan as an effort to preserve Osing culture, focusing on the 
interaction between facilitators and learners. The research employs a qualitative 
approach with a case study method, grounded in the Group Achievement Theory, 
which highlights the roles of input, mediating variables, and output in group 
productivity. Data were collected through interviews, observation, and documentation, 
then analyzed using the Miles and Huberman model. The findings indicate that 
communication in Pesinauan is egalitarian and interactive through cultural activities 
such as Mocoan Lontar Yusup, Gandrung Dance, and traditional crafts. These 
communication patterns strengthen cultural identity, foster creativity, and enhance 
crossgenerational collective awareness. In conclusion, Pesinauan effectively serves 
as a center for Osing cultural preservation and as an agent of local value regeneration 
through participatory, contextual, and adaptive group communication that responds to 
the challenges of modern times. 

 
Keywords: Group Communication, Pesinauan, Osing Culture, Cultural Preservation, Case Study 

 

Abstrak 

Budaya Osing di Desa Kemiren, Banyuwangi, menghadapi tantangan globalisasi 
yang menggeser minat generasi muda dari tradisi lokal. Pesinauan hadir sebagai 
lembaga pendidikan nonformal berbasis komunitas yang berperan dalam preservasi 
budaya melalui komunikasi kelompok yang dialogis dan partisipatif. Penelitian ini 
bertujuan untuk menganalisis dinamika komunikasi kelompok Pesinauan sebagai 
upaya pelestarian Budaya Osing, dengan fokus pada interaksi antara pembimbing 
dan peserta didik. Pendekatan yang digunakan adalah studi kasus dengan 
pendekatan kualitatif, yang berlandaskan Teori Percakapan Kelompok (Group 
Achievement Theory) yang menyoroti peran input, variabel perantara, dan output 
dalam produktivitas kelompok. Data dikumpulkan melalui wawancara, observasi, dan 
dokumentasi, lalu dianalisis menggunakan model Miles dan Huberman. Hasil 
penelitian menunjukkan bahwa komunikasi di Pesinauan bersifat egaliter dan 

 
 

ISSN 2541-2841 (online) 

ISSN 2302-6790 (print) 

Edited by: 

Didik Hariyanto 

Correspondence: 
kukuhsinduwiatmo@umsida.ac.id 

 
Citation:           

Achmad Rifaldi Maulana dan 

Kukuh Sinduwiatmo (2026).  
Komunikasi Kelompok Pesinauan 

sebagai Preservasi Budaya Osing di 

Desa Kemiren.  14(2) 

 

       Doi:10.21070/kanal.v14i2.1942 

https://www.frontiersin.org/journals/education#articles
http://ojs.umsida.ac.id/index.php/
https://doi.org/10.21070/kanal.v9i1.686


Maret 2026 | Volume 14 | Issue 02 Kanal: Jurnal Ilmu Komunikasi | kanal.umsida.ac.id/index.php/ 186  

interaktif melalui kegiatan budaya seperti Mocoan Lontar Yusup, Tari Gandrung, dan 
kerajinan tradisional. Pola komunikasi ini memperkuat identitas budaya, 
menumbuhkan kreativitas, dan meningkatkan kesadaran kolektif lintas generasi. 
Kesimpulannya, Pesinauan efektif menjadi pusat preservasi budaya Osing dan agen 
regenerasi nilai lokal melalui komunikasi kelompok yang partisipatif, kontekstual, dan 
adaptif terhadap perubahan zaman. 
   

 

Kata Kunci: Komunikasi Kelompok, Pesinauan, Budaya Osing, Preservasi Budaya, Studi Kasus 

 

 
  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://www.frontiersin.org/journals/education#articles
http://ojs.umsida.ac.id/index.php/


Achmad Rifaldi Maulana dan Kukuh Sinduwiatmo Komunikasi Kelompok Pesinauan sebagai Preservasi… 

March 2026 | Volume 14 | Issue 02 Kanal: Jurnal Ilmu Komunikasi | kanal.umsida.ac.id/index.php/ 

   

187 

 

 

PENDAHULUAN 
 

Indonesia dikenal sebagai negara yang kaya akan 

keberagaman budaya, yang menjadi bagian integral dari 

identitas bangsa (Acim et al., 2023). Salah satu kekayaan 

budaya tersebut adalah budaya Osing, yang berkembang di 

Desa Kemiren, Kabupaten Banyuwangi. Nama Desa 

Kemiren diyakini berasal dari gabungan kata Kemiri dan 

Durian, karena dahulu wilayah ini banyak ditumbuhi pohon 

kemiri dan durian. Desa ini dihuni oleh Suku Osing, suku 

asli Banyuwangi yang merupakan keturunan masyarakat 

Blambangan. Pemimpin pertama Desa Kemiren adalah 

Walik, yang mulai menjabat pada tahun 1657. Hingga kini, 

masyarakat Osing dikenal tetap menjaga beragam keunikan 

adat istiadat, tradisi, seni budaya, kuliner khas, dan gaya 

hidup yang mencerminkan warisan leluhur kaya nilai serta 

kearifan lokal (Yudiana & Suryadani, 2023). Budaya Osing 

mencerminkan warisan leluhur yang kaya akan nilai, tradisi, 

dan kearifan local (Zarbaliyev, 2017). Namun, seiring 

perkembangan zaman, arus globalisasi dan modernisasi 

membawa tantangan serius bagi keberlangsungan budaya 

Osing, terutama dengan mulai berkurangnya minat generasi 

muda terhadap tradisi lokal (Wibowo, 2018). 

Budaya Osing sebagai warisan budaya lokal kini 

menghadapi ancaman nyata akibat derasnya pengaruh 

budaya asing. Generasi muda cenderung lebih tertarik pada 

budaya modern dan global, sehingga nilai-nilai tradisional 

kian terpinggirkan dan berisiko punah (Hafizah, 2023). 

Persaingan antara budaya lokal dan asing sebenarnya sudah 

berlangsung sejak hadirnya dunia digital di Indonesia, yang 

menandai pergeseran dari masyarakat tradisional menuju 

masyarakat digital (Bagus Prayogi, 2021). Fenomena ini 

paling terlihat pada generasi muda yang sangat akrab dengan 

gawai dan media social dua hal yang sebelumnya dianggap 

tabu oleh masyarakat tradisional. Akibatnya, sebagian 

remaja kehilangan kedekatan dengan akar budayanya 

sendiri dan bahkan menganggap tradisi sebagai sesuatu yang 

kuno atau tidak relevan (Fauzi, 2018). 

Sebagai upaya mengatasi tantangan tersebut, 

masyarakat Osing berinisiatif mendirikan Sekolah Adat 

Osing Pesinauan, sebuah lembaga pendidikan non-formal 

yang berfokus pada pelestarian budaya dan pengetahuan 

leluhur. Kata Pesinauan berasal dari Bahasa Osing yang 

berarti pembelajaran. Sekolah ini resmi berdiri pada 28 

Januari 2021 sebagai tindak lanjut dari gagasan Aliansi 

Pemuda Adat Nusantara (AMAN), yang mendorong setiap 

komunitas adat untuk memiliki sekolah adat di wilayahnya 

masing-masing. Kabupaten Banyuwangi menjadi daerah 

pertama di Jawa Timur yang berhasil mewujudkan gagasan 

tersebut. Dalam pendiriannya, masyarakat adat Osing 

berperan aktif sebagai inisiator sekaligus pelaksana utama, 

menjadikan Pesinauan simbol semangat gotong royong dan 

kesadaran kolektif untuk melestarikan nilai-nilai budaya 

serta identitas local. 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 1. Sanggar Tari Pesinauan 

Sumber: Data Primer, 2025 

 

Fenomena yang terjadi di Sekolah Adat Osing 

Pesinauan menunjukkan adanya proses pembelajaran yang 

dilaksanakan secara rutin dan terstruktur setiap minggu. 

Kegiatan dimulai di sanggar tari setiap Minggu pagi pukul 

08.00 WIB, dengan fokus pada pengenalan adat dan tradisi 

lokal masyarakat Osing. Materi yang diajarkan meliputi 

pengenalan berbagai jenis batik khas Osing, praktik membuat 

dan mengenakan udeng (ikat kepala tradisional), menganyam 

ketupat, serta latihan memakai tapih atau sewek (kain 

tradisional wanita). Selain itu, pelatihan kesenian tradisional 

dilaksanakan setiap hari Minggu dan Selasa pukul 14.00 WIB 

hingga selesai, di mana peserta belajar berbagai tarian khas 

Banyuwangi seperti Tari Jagir, Gandrung Padang Bulan, 

Jaran Goyang, dan Barong. Seluruh kegiatan pembelajaran 

disesuaikan dengan usia peserta didik yang sebagian besar 

masih anak-anak dan remaja, sehingga metode 

penyampaiannya dibuat ringan dan menyenangkan melalui 

praktik langsung. Interaksi yang terjadi antara pembimbing 

dan peserta bersifat dua arah, baik secara verbal maupun 

nonverbal, yang menciptakan suasana belajar komunikatif 

dan memperkuat kesadaran bersama tentang pentingnya 

pelestarian budaya Osing. 

Proses interaksi yang berlangsung dalam kegiatan di 

Pesinauan mencerminkan bentuk nyata dari komunikasi 

kelompok, yakni proses pertukaran pesan verbal dan 

nonverbal antara tiga orang atau lebih yang berinteraksi 

secara langsung untuk mencapai tujuan bersama, seperti 

berbagi informasi, membuat keputusan, menyelesaikan 

masalah, atau membangun hubungan social (Wahyono, 

2018)., (Nugroho, 2019). Komunikasi dalam kelompok tidak 

hanya melibatkan pertukaran pesan semata, tetapi juga 

mencerminkan hubungan timbal balik antaranggota yang 

saling memengaruhi. Setiap individu dalam kelompok 

memiliki peran dan kontribusi yang penting, serta 

kesempatan untuk menyampaikan ide, pandangan, dan 

perasaannya. 

 

 

 

https://www.frontiersin.org/journals/education#articles
http://ojs.umsida.ac.id/index.php/


March 2026 | Volume 14 | Issue 02 Kanal: Jurnal Ilmu Komunikasi | kanal.umsida.ac.id/index.php/ 

Achmad Rifaldi Maulana dan Kukuh Sinduwiatmo Komunikasi Kelompok Pesinauan sebagai Preservasi…    

188 

 

Untuk menganalisis komunikasi kelompok yang 

terjadi di Pesinauan, digunakan Teori Percakapan 

Kelompok (Group Achievement Theory) yang 

dikemukakan oleh Michael Burgoon. Teori ini menjelaskan 

bagaimana sebuah kelompok mencapai produktivitas 

melalui tiga elemen utama, yaitu input, proses perantara, dan 

output (Riadi, 2022). Masukan anggota (Input) meliputi 

perilaku, interaksi, serta harapan individu dari setiap 

anggota. Variabel perantara mencakup struktur formal, 

peran, status, norma, kebijakan, hingga visi dan misi yang 

mengatur kelompok. Keluaran kelompok (Output) adalah 

hasil dari proses interaksi tersebut, seperti peningkatan 

produktivitas, semangat, dan kohesi antar anggota. Teori ini 

menegaskan bahwa keberhasilan kelompok bergantung 

pada bagaimana masukan individu diproses melalui struktur 

dan norma kelompok untuk mencapai hasil yang diinginkan. 

Sebagai contoh, perbedaan budaya antar anggota dapat 

memicu konflik komunikasi yang harus dikelola dengan 

baik agar tujuan kelompok dapat tercapai secara optimal 

(Iskandar, 2017). Selain itu, dalam konteks komunikasi 

kelompok, terdapat perbedaan antara komunikasi kelompok 

kecil dan besar. Komunikasi kelompok kecil adalah proses 

pertukaran pesan antara 3 hingga 15 orang di mana semua 

anggota memiliki kesempatan setara untuk berpartisipasi 

secara langsung (Beebe S;Masterson T, 2016). Kelompok 

kecil dibentuk untuk tujuan tertentu seperti pemecahan 

masalah, pengambilan keputusan, atau diskusi, dengan 

interaksi tatap muka yang memungkinkan umpan balik 

langsung dan intensitas hubungan yang tinggi. Syarat 

komunikasi kelompok kecil meliputi jumlah anggota 

terbatas, adanya tujuan bersama, interaksi yang intens, 

kesempatan berkontribusi bagi semua anggota, serta kohesi 

atau rasa kebersamaan dalam kelompok. Sementara itu, 

komunikasi kelompok besar melibatkan lebih dari 15 orang 

sehingga interaksi langsung antar seluruh anggota sulit 

dilakukan. Kelompok besar cenderung memiliki struktur 

formal yang lebih jelas, menggunakan perantara atau media 

dalam komunikasi, dan membagi peran secara ketat, dengan 

interaksi yang seringkali satu arah atau melalui perwakilan 

serta memerlukan moderator atau fasilitator untuk menjaga 

keteraturan. 

Dalam pelestarian budaya Osing, konsep preservasi 

budaya menjadi aspek penting yang berkaitan erat dengan 

dinamika komunikasi kelompok tersebut. Preservasi budaya 

dapat diartikan sebagai upaya mempertahankan, 

melestarikan, dan mewariskan nilai-nilai, norma, tradisi, 

serta warisan budaya dari satu generasi ke generasi 

berikutnya guna menjaga identitas dan kontinuitas 

masyarakat (Yuniar et al., 2023). Upaya ini dapat 

diwujudkan melalui berbagai bentuk tindakan, seperti 

dokumentasi, pelestarian bahasa daerah, pemeliharaan situs 

bersejarah, penghidupan kembali seni dan tradisi lokal, serta 

pendidikan budaya bagi generasi muda (Sesi Bitu & 

Rahardi, 2020)., (Ayuni et al., 2024). Pentingnya preservasi 

budaya semakin terasa di tengah derasnya arus globalisasi 

dan modernisasi yang membawa tantangan besar bagi 

keberlangsungan budaya lokal. Arus informasi yang masif 

dan dominasi budaya asing dapat menjauhkan generasi muda 

dari akar budayanya sendiri. Tanpa adanya usaha pelestarian, 

budaya lokal akan rentan dilupakan bahkan punah. Padahal, 

budaya merupakan identitas kolektif bangsa yang 

mencerminkan nilai-nilai luhur serta perjalanan sejarah 

masyarakat (Haloho et al., 2024)., (Aulia et al., 2021). Oleh 

karena itu, melalui upaya preservasi budaya, masyarakat 

tidak hanya menjaga warisan leluhur, tetapi juga memperkuat 

jati diri bangsa sekaligus memperkaya keberagaman budaya 

dunia. 

Sebagai perbandingan, sejumlah penelitian terdahulu 

juga menyoroti pelestarian budaya Osing di Banyuwangi 

dengan pendekatan yang beragam : Pertama, Penelitian oleh 

Novita Ayu Putri  (2024), Judul “Strategi Komunikasi 

Masyarakat Desa Kemiren dalam Upaya Pelestarian Nilai 

Budaya Rumah Adat Osing”, Penelitian ini menyatakan 

bahwa strategi komunikasi masyarakat dalam menjaga 

keberlanjutan rumah adat Osing melalui pendekatan 

komunikasi publik (Putri, 2024). Kedua, Penelitian oleh 

Muhammad Alfian Adha (2021), Judul “Strategi Komunikasi 

Masyarakat Desa Kemiren dalam Melestarikan Bahasa Osing 

(Studi Kasus Komunikasi Verbal Suku Osing Banyuwangi)”, 

artikel membahas upaya masyarakat Osing dalam 

melestarikan bahasa melalui komunikasi verbal (Adha, 

2021). Ketiga, Penelitian oleh Eva Fauziyanti (2020), Judul 

“Persatuan dukun dalam menjaga Budaya osing di 

Banyuwangi (Studi komunikasi dukun Nusantara di 

Banyuwangi”, artikel membahas komunikasi internal 

antaranggota memperkuat solidaritas dan strategi pelestarian, 

sementara komunikasi eksternal digunakan untuk 

mengedukasi masyarakat dan menghapus stigma negatif 

terhadap praktik spiritual (Fauziyanti, 2020). Ke-empat, 

Penelitian oleh Fathika Endrina (2022), Judul “Analisis 

pengaruh pariwisata budaya terhadap pelestarian suku osing 

di desa wisata Kemiren”, Hasil penelitian menunjukkan 

bahwa kegiatan wisata berbasis budaya tidak hanya 

meningkatkan ekonomi masyarakat, tetapi juga mendorong 

pelestarian tradisi, rumah adat, bahasa, dan nilai-nilai local 

(Endriana et al., 2022). Kelima, Penelitian oleh Febprian 

Alfath (2020), Judul “Pengembangan masyarakat dalam 

kegiatan pelestarian budaya di desa wisata adat (Studi 

Deskriptif pada Komunitas Osing di Desa Kemiren 

Kecamatan Glagah Kabupaten Banyuwangi)”, membahas 

pengembangan masyarakat berperan dalam pelestarian 

budaya Osing di Desa Wisata Adat Kemiren melalui 

pendekatan partisipatif, masyarakat terlibat aktif dalam 

kegiatan pelestarian seperti pelatihan kesenian, festival adat, 

pembangunan sanggar seni, dan pelestarian rumah tradisional 

(Alfath & Febprian, 2020). Ke-enam, Penelitian oleh 

Ahmadintya Anggit Hanggraito (2025), Judul “Produk 

Intangible Wisata Budaya sebagai Representator Nilai 

Budaya Osing di Kabupaten Banyuwangi”, Artikel ini 

membahas budaya Osing yang dirawat melalui produk wisata 

budaya seperti festival B-Fest, yang menjadi medium 

komunikasi kelompok dalam menyampaikan nilai budaya 

kepada masyarakat luas (Hanggraito et al., 2025). 

Berbagai penelitian terdahulu telah membahas 

https://www.frontiersin.org/journals/education#articles
http://ojs.umsida.ac.id/index.php/


March 2026 | Volume 14 | Issue 02 Kanal: Jurnal Ilmu Komunikasi | kanal.umsida.ac.id/index.php/ 

Achmad Rifaldi Maulana dan Kukuh Sinduwiatmo Komunikasi Kelompok Pesinauan sebagai Preservasi…    

189 

 

pelestarian budaya Osing di Desa Kemiren dari beragam 

perspektif, seperti komunikasi publik, pelestarian bahasa, 

hingga pengaruh pariwisata terhadap budaya lokal. Namun 

demikian, terdapat kesenjangan penelitian yang cukup 

signifikan, yaitu belum adanya kajian yang secara 

mendalam meneliti bagaimana proses komunikasi 

interpersonal dan edukatif berlangsung secara rutin, 

terstruktur, dan lintas generasi di lingkungan komunitas 

budaya Osing. Selama ini, sebagian besar penelitian lebih 

berfokus pada aspek makro seperti strategi komunikasi 

masyarakat atau peran kelembagaan adat secara umum, 

tanpa menyoroti interaksi komunikatif yang terjadi di dalam 

kelompok pembelajaran budaya itu sendiri. Oleh karena itu, 

penelitian ini menghadirkan kebaruan dengan menempatkan 

komunikasi kelompok di Pesinauan sebagai fokus utama 

kajian. 

Kebaruan (novelty)  dari penelitian ini terletak pada 

fokus kajian terhadap Pesinauan sebagai lembaga 

pendidikan adat nonformal yang berperan dalam pelestarian 

budaya Osing melalui komunikasi kelompok yang bersifat 

interpersonal, edukatif, dan berlangsung secara rutin dalam 

struktur kelompok yang terorganisir. Berbeda dengan 

penelitian-penelitian sebelumnya yang menyoroti strategi 

komunikasi publik, pelestarian bahasa, peran komunitas 

tertentu seperti dukun, pengaruh pariwisata, maupun 

pengembangan masyarakat secara umum, penelitian ini 

menawarkan perspektif holistik. Pendekatan tersebut 

menggabungkan aspek nilai, norma, praktik budaya, serta 

pembelajaran interaktif lintas generasi dalam satu wadah 

pembelajaran budaya.  

Kebaruan lainnya terletak pada penekanan proses 

komunikasi internal yang intensif, kolaboratif, dan 

partisipatif di dalam kelompok Pesinauan, yang melibatkan 

anak-anak, pemuda, tokoh adat, dan fasilitator secara 

langsung, sehingga membentuk ekosistem belajar yang 

berkesinambungan. Pendekatan ini memungkinkan peneliti 

mengungkap mekanisme pewarisan budaya yang lebih 

mendalam, tidak hanya melalui acara atau peristiwa budaya 

massal, tetapi juga lewat interaksi keseharian yang 

menguatkan keterhubungan antaranggota komunitas budaya 

Osing. Penelitian ini memiliki tujuan untuk menganalisis 

komunikasi kelompok Pesinauan sebagai preservasi budaya 

osing di desa Kemiren, dengan menelaah interaksi antara 

pembimbing dan peserta dalam kegiatan pelestarian budaya.  

 

METODE PENELITIAN 
Penelitian ini menggunakan metode studi kasus dengan 

penedekatan kualitatif untuk memperoleh pemahaman 

mendalam mengenai bentuk dan dinamika komunikasi 

kelompok Pesinauan dalam upaya preservasi Budaya Osing 

di Desa Kemiren.Metode studi kasus adalah salah satu 

pendekatan penelitian kualitatif yang berfokus pada 

pendalaman suatu kasus tertentu baik individu, kelompok, 

dan organisasi (Maiti & Bidinger, 1981)., (Ridlo, 2023). 

Metode studi kasus dipilih karena mampu memberikan 

gambaran yang komprehensif dan mendalam mengenai 

suatu fenomena dalam konteks kehidupan nyata, dengan 

memanfaatkan berbagai sumber data secara terpadu. Melalui 

metode ini, peneliti dapat menelusuri secara detail latar 

belakang, proses, dan dinamika komunikasi kelompok dalam 

Pesinauan, serta mengidentifikasi faktor-faktor yang 

mendukung maupun menghambat pelestarian budaya Osing.  

Penelitian dilakukan di Sanggar Pesinauan, Desa 

Olehsari, Kecamatan Glagah, Kabupaten Banyuwangi, yang 

dikenal sebagai salah satu pusat kebudayaan Osing. Subjek 

penelitian adalah kelompok Pesinauan yang meliputi 

pengurus, peserta didik, dan tokoh adat, sedangkan objek 

penelitiannya adalah proses preservasi budaya Osing melalui 

komunikasi kelompok yang berlangsung dalam kegiatan 

Pesinauan.  

Pemilihan informan dilakukan secara purposive 

sampling, yakni pemilihan secara sengaja berdasarkan 

pertimbangan bahwa mereka memiliki pengetahuan dan 

pengalaman yang relevan dengan tujuan penelitian. Adapun 

syarat purposive sampling antara lain: (1) memiliki 

pengetahuan mendalam terkait topik yang diteliti, (2) terlibat 

langsung atau memiliki pengalaman nyata dalam fenomena 

yang dikaji, (3) mampu memberikan informasi secara jelas 

dan lengkap, (4) bersedia berpartisipasi serta memberikan 

data secara jujur, dan (5) mewakili variasi karakteristik yang 

dibutuhkan untuk memperkaya data penelitian (Tenggana et 

al., 2020). Terdapat empat Informan yang terlibat dalam 

wawancara penelitian ini. Penulis memilih informan untuk 

dijadikan subjek penelitian karena mereka merupakan bagian 

langsung dari aktivitas Pesinauan Sekolah Adat Osing dan 

memiliki peran strategis dalam proses pelestarian budaya 

Osing di Desa Kemiren. Informan seperti ketua pengurus, 

Wakil, Humas, dan Pengajar. 

Pengumpulan data dilakukan dengan tiga cara yaitu:  1. 

Wawancara dilakukan kepada Kelompok Pesinauan Budaya 

Osing desa Kemiren meliputi: Ketua Pesinauan (Slamet 

Diharjo), Wakil Pengurus (Ilham Saifulloh), Humas (Venedio 

Nala Ardisa), dan Pengajar (Jorga Rona). 2. Observasi 

dilakukan dengan cara peneliti terlibat langsung dalam 

kegiatan Pesinauan untuk memahami dinamika komunikasi 

yang terjadi di dalam kelompok. 3. Dokumentasi berupa 

pengumpulan dokumen terkait, seperti modul pembelajaran, 

foto kegiatan, dan catatan komunitas, digunakan untuk 

melengkapi data 

Penelitian ini menggunakan teknik analisis data model 

Miles dan Huberman yang meliputi empat tahap, yaitu 

pengumpulan data, reduksi data, penyajian data, dan 

penarikan kesimpulan (Nurahma & Fikri, 2025). Tahap 

pertama adalah pengumpulan data melalui wawancara, 

observasi, dan dokumentasi. Tahap kedua, reduksi data, 

dilakukan dengan menyederhanakan dan memilih informasi 

yang relevan dengan fokus penelitian, seperti pola 

komunikasi antara pembimbing dan peserta serta praktik 

pelestarian budaya. Tahap ketiga, penyajian data, yaitu 

menampilkan data yang telah direduksi dalam bentuk narasi 

deskriptif berdasarkan tema seperti partisipasi anggota, 

struktur kelompok, dan nilai budaya. Tahap keempat, 

penarikan kesimpulan, dilakukan untuk menjawab rumusan 

masalah dengan merujuk pada Teori Percakapan Kelompok, 

https://www.frontiersin.org/journals/education#articles
http://ojs.umsida.ac.id/index.php/


March 2026 | Volume 14 | Issue 02 Kanal: Jurnal Ilmu Komunikasi | kanal.umsida.ac.id/index.php/ 

Achmad Rifaldi Maulana dan Kukuh Sinduwiatmo Komunikasi Kelompok Pesinauan sebagai Preservasi…    

190 

 

yang mencakup unsur input, variabel perantara, dan output 

dalam dinamika komunikasi kelompok di Pesinauan.(Alfath 

& Febprian, 2020). 

 
 

HASIL DAN DISKUSI 
Berdasarkan Teori Percakapan Kelompok (Group 

Achievement Theory), hasil penelitian ini dianalisis melalui 

tiga elemen utama, yaitu masukan anggota (input), variabel 

perantara, dan keluaran kelompok (output). Elemen input 

tercermin dalam interaksi yang terbangun di dalam 

Pesinauan serta pola komunikasi yang berkembang di antara 

anggotanya, yang merepresentasikan perilaku, bentuk 

partisipasi, dan harapan individu dalam kelompok. Elemen 

variabel perantara tampak pada struktur organisasi dan 

pembagian peran anggota Pesinauan yang mengatur norma, 

mekanisme kerja, serta relasi antarpelaku budaya. 

Sementara itu, elemen output diwujudkan melalui peran 

kelompok Pesinauan dalam preservasi budaya Osing, 

pencapaian tujuan kolektif kelompok, serta efektivitas 

komunikasi yang berdampak pada penguatan identitas 

budaya, kohesi sosial, dan keberlanjutan pelestarian budaya 

lokal. Oleh karena itu, pembahasan ini diuraikan secara 

sistematis pada setiap elemen tersebut, dimulai dari a. 

Interaksi dalam Pesinauan, b. Pola Komunikasi, c. Struktur 

dan Peran Anggota, d. Peran Kelompok dalam Preservasi 

Budaya, e. Tujuan Kolektif, dan f. Efektivitas Komunikasi. 

A. Interaksi dalam Pesinauan 

Interaksi yang berlangsung dalam Pesinauan Sekolah 

Adat Osing mencerminkan dinamika komunikasi yang aktif 

dan partisipatif, yang terintegrasi dalam berbagai kegiatan 

pembelajaran berbasis budaya lokal. Kegiatan seperti 

Mocoan Lontar Yusup, latihan Tari Gandrung, dan 

permainan alat musik tradisional menjadi sarana utama 

terjadinya komunikasi antarpeserta. Komunikasi tersebut 

tidak hanya terjadi secara verbal melalui diskusi dan 

penyampaian materi, tetapi juga secara nonverbal melalui 

ekspresi tubuh, intonasi, serta penggunaan simbol-simbol 

budaya yang melekat dalam praktik pembelajaran. 

Penggunaan Bahasa Osing sebagai bahasa pengantar dalam 

setiap kegiatan turut memperkuat identitas budaya peserta 

dan meningkatkan pemahaman terhadap nilai-nilai yang 

diajarkan. 

Interaksi dalam Pesinauan berlangsung secara aktif 

dan partisipatif karena melibatkan keterlibatan langsung 

seluruh anggota dalam setiap kegiatan pembelajaran yang 

berakar pada budaya lokal. Pesinauan tidak bersifat satu 

arah, melainkan membangun ruang dialog antara fasilitator, 

sesepuh adat, dan peserta didik. Dalam kegiatan seperti 

Mocoan Lontar Yusup, peserta tidak hanya mendengarkan, 

tetapi juga membaca, menafsirkan, dan mendiskusikan isi 

teks secara kolektif. Sementara dalam Tari Gandrung atau 

memainkan alat musik tradisional, peserta berinteraksi 

secara fisik dan emosional dengan budaya melalui gerakan, 

irama, dan ekspresi yang mereka pelajari dan kembangkan 

bersama. Kegiatan ini menciptakan suasana belajar yang 

kolaboratif, di mana peserta tidak hanya menerima 

pengetahuan secara pasif, tetapi juga berkontribusi dalam 

proses belajar mengajar. Dalam wawancara yang dilakukan 

dengan pengurus Pesinauan, Bapak Slamet Diharjo, 

mengungkapkan bahwa  

“Kegiatan pesinauan biasanya dimulai dengan 

persiapan dan perencanaan kegiatan untuk membahas apa 

saja yang dibutuhkan termasuk siapa saja yang terlibat saat 

pelaksanaan dan evaluasi diakhir kegiatan.” 

Berdasarkan hasil wawancara, kegiatan di Pesinauan 

selalu diawali dengan proses persiapan dan perencanaan yang 

matang. Tahapan ini mencakup pembahasan mengenai 

kebutuhan teknis dan logistik kegiatan, seperti bahan ajar, 

perlengkapan, tempat, serta siapa saja yang akan terlibat baik 

sebagai pengajar maupun peserta. Proses perencanaan ini 

dilakukan secara kolektif dalam forum musyawarah internal, 

menunjukkan bahwa komunikasi yang terjalin bersifat 

partisipatif dan mengedepankan kolaborasi. Setiap anggota 

diberikan kesempatan untuk menyampaikan pendapat, ide, 

maupun saran dalam merancang kegiatan Pesinauan, 

sehingga tercipta rasa kepemilikan bersama terhadap 

jalannya program.  

Saat pelaksanaan kegiatan, komunikasi berlangsung 

secara dinamis dan terbuka. Fasilitator memainkan peran 

sebagai mediator yang mengarahkan tanpa mendominasi, 

sementara peserta diberi ruang untuk aktif bertanya dan 

berekspresi. Dalam kegiatan seni seperti tari Gandrung atau 

permainan alat musik tradisional, komunikasi nonverbal 

menjadi sangat penting. Ekspresi wajah, gerakan tubuh, dan 

tempo memainkan peran besar dalam menciptakan 

pemahaman bersama dan membangun keselarasan antar 

anggota. Penggunaan bahasa Osing juga menjadi media 

utama dalam pelaksanaan kegiatan, yang tidak hanya 

memperkuat identitas budaya tetapi memperkaya suasana 

belajar yang kontekstual. Setelah kegiatan selesai, dilakukan 

proses evaluasi yang juga melibatkan seluruh anggota 

kelompok. Evaluasi ini tidak hanya menilai aspek 

keberhasilan teknis, tetapi juga mencerminkan komunikasi 

dua arah antara fasilitator dan peserta. Dalam evaluasi, 

anggota diberi kesempatan menyampaikan pengalaman 

pribadi, kendala yang dihadapi, serta usulan perbaikan. 

Proses ini memperkuat nilai-nilai seperti keikhlasan, 

kesabaran, dan gotong royong, karena setiap kritik dan 

masukan diterima sebagai bagian dari pembelajaran bersama, 

bukan sekadar penilaian sepihak. 

 

 

Gambar 2. Rapat Bersama Pengurus Pesinauan 

Sumber : Data Primer, 2025 

https://www.frontiersin.org/journals/education#articles
http://ojs.umsida.ac.id/index.php/


March 2026 | Volume 14 | Issue 02 Kanal: Jurnal Ilmu Komunikasi | kanal.umsida.ac.id/index.php/ 

Achmad Rifaldi Maulana dan Kukuh Sinduwiatmo Komunikasi Kelompok Pesinauan sebagai Preservasi…    

191 

 

 

Namun demikian, tantangan tetap muncul dalam 

proses interaksi, terutama dalam menyatukan persepsi 

antara generasi tua dan muda terkait cara pelestarian budaya. 

Perbedaan pendekatan kadang menimbulkan ketegangan, 

terutama dalam hal penggunaan teknologi atau metode 

pembelajaran modern. Kendati demikian, pendekatan 

komunikasi yang terbuka dan berbasis musyawarah 

memungkinkan perbedaan tersebut dikelola secara 

konstruktif. Melalui forum diskusi yang rutin dan dialog 

yang menghargai semua suara, kelompok Pesinauan mampu 

menjaga keharmonisan internal serta memperkuat kohesi 

sosial. 

Interaksi dalam Pesinauan menghasilkan dampak 

yang signifikan dalam upaya pelestarian budaya Osing. 

Peningkatan produktivitas dalam kegiatan budaya, 

semangat kolektif anggota untuk melestarikan tradisi, serta 

terbentuknya solidaritas yang kuat antaranggota 

menunjukkan bahwa komunikasi kelompok yang terstruktur 

dan dialogis menjadi fondasi penting dalam menjaga 

keberlanjutan warisan budaya lokal. Pesinauan tidak hanya 

berfungsi sebagai lembaga pendidikan adat, tetapi juga 

sebagai ruang sosial yang menumbuhkan identitas, 

kebersamaan, dan transformasi budaya yang berkelanjutan. 

B. Pola Komunikasi dalam Pesinauan 

Pola komunikasi dalam Pesinauan Sekolah Adat 

Osing menunjukkan kecenderungan yang kuat terhadap 

pendekatan dialogis dan egaliter. Artinya, komunikasi tidak 

hanya berlangsung dari atas ke bawah (top-down), seperti 

dari sesepuh ke peserta, tetapi juga memberi ruang luas bagi 

partisipasi aktif dari semua anggota. Meskipun sesepuh adat 

tetap memiliki peran sentral sebagai sumber pengetahuan 

budaya dan pembimbing utama, mereka tidak mendominasi 

percakapan secara mutlak. Sebaliknya, mereka mendorong 

keterlibatan peserta dalam bentuk diskusi, tanya jawab, dan 

berbagi pengalaman. Proses belajar tidak bersifat satu arah, 

melainkan dua arah, di mana peserta didik juga dapat 

menyampaikan gagasan, pandangan, atau masukan secara 

terbuka. 

Hal ini dapat dilihat dalam kegiatan evaluasi bulanan, 

di mana semua anggota kelompok diberi kesempatan yang 

setara untuk menyampaikan refleksi dan saran atas kegiatan 

yang telah dijalankan. Pendekatan semacam ini 

menciptakan lingkungan pembelajaran yang demokratis, 

yang sangat penting dalam menjaga rasa saling menghargai, 

rasa memiliki, dan kebersamaan dalam kelompok. Dengan 

adanya ruang dialog seperti ini, anggota merasa dihargai dan 

dilibatkan dalam proses pengambilan keputusan, yang 

berdampak positif terhadap semangat mereka dalam 

menjaga dan melestarikan budaya Osing. Dalam wawancara 

yang dilakukan dengan pengurus Pesinauan, Bapak Slamet 

Diharjo, menyatakan bahwa : 

“Komunikasi berjalan secara setara dimana 

dilakukan secara interaktif dan egaliter, semua orang bisa 

memberikan masukan.”  

Hasil wawancara memperkuat temuan penelitian ini, 

dengan menunjukkan bahwa komunikasi dalam Pesinauan 

berlangsung secara interaktif dan egaliter. Egaliter merujuk 

pada kesetaraan kesempatan bagi setiap anggota komunitas 

untuk menyuarakan pendapat, ide, dan aspirasi mereka, tanpa 

adanya hambatan yang berkaitan dengan usia, jabatan, atau 

status sosial. Model komunikasi yang terbuka seperti ini 

mencerminkan adanya budaya dialogis dalam struktur 

kelompok, yang tidak hanya meningkatkan partisipasi aktif, 

tetapi juga memperkuat rasa saling menghargai antaranggota. 

Praktik komunikasi egaliter ini menunjukkan bahwa 

Pesinauan tidak menerapkan pola komunikasi top-down yang 

kaku, melainkan menumbuhkan lingkungan belajar yang 

kolaboratif dan demokratis. Setiap individu, baik tokoh adat, 

pemuda, maupun peserta didik, memiliki ruang yang sama 

dalam proses diskusi, perencanaan, maupun evaluasi 

kegiatan. Hal ini memungkinkan transfer pengetahuan dan 

nilai-nilai budaya terjadi secara dua arah, menciptakan 

dinamika kelompok yang sehat dan partisipatif. 

C. Struktur dan Peran Anggota Pesinauan 

Struktur keanggotaan dalam kelompok Pesinauan 

melibatkan berbagai unsur komunitas yang memiliki peran 

dan fungsi yang saling melengkapi dalam upaya pelestarian 

budaya Osing. Tokoh adat, sesepuh desa, pemuda, serta 

peserta didik terlibat secara aktif dalam dinamika kelompok 

ini. Tokoh adat dan sesepuh berfungsi sebagai penjaga nilai-

nilai tradisi dan menjadi pemberi arah dalam proses 

pembelajaran budaya. Peran mereka sangat penting dalam 

memastikan bahwa setiap kegiatan tetap berakar pada nilai-

nilai kearifan lokal yang telah diwariskan secara turun-

temurun. Di sisi lain, pemuda berperan sebagai jembatan 

antargenerasi dan menjadi motor penggerak kegiatan. 

Mereka terlibat secara aktif mulai dari proses perencanaan, 

pelatihan teknis, hingga publikasi kegiatan melalui media 

sosial, menjadikan budaya Osing lebih dikenal di kalangan 

generasi muda dan masyarakat luas. Dalam wawancara yang 

dilakukan dengan wakil pengurus Pesinauan, Bapak Ilham 

Saifulloh, mengatakan bahwa : 

“Semua unsur dilibatkan(Ketua Adat, Tetua dan 

Pemuda), baik dalam kepengurusan maupun saat ada 

kegiatan eksidental (Juga Kepala Desa dan Ketua 

Organisasi Adat yang lain).”  

Hasil wawancara memperkuat temuan, dengan 

menyebutkan bahwa semua unsur dilibatkan secara aktif, 

mulai dari ketua adat, tetua, pemuda, hingga kepala desa dan 

ketua organisasi adat lainnya. Keterlibatan lintas elemen ini 

tidak hanya terlihat dalam struktur kepengurusan formal, 

tetapi juga dalam pelaksanaan kegiatan insidental seperti 

event budaya dan program kemasyarakatan. Kolaborasi lintas 

struktur ini menciptakan iklim partisipatif yang kuat, 

memperkuat kohesi sosial, dan meningkatkan legitimasi 

Pesinauan sebagai lembaga yang berbasis komunitas. 

Dengan adanya keterlibatan aktif dari berbagai pihak, proses 

pelestarian budaya Osing tidak hanya menjadi tanggung 

jawab individu atau kelompok tertentu, tetapi menjadi sebuah 

gerakan kolektif yang terintegrasi. 

Lebih dari sekadar pelestarian tradisi, Pesinauan 

menjadi ruang bagi kolaborasi dan inovasi dalam merespons 

dinamika sosial kontemporer. Kegiatan seperti PECARI 

https://www.frontiersin.org/journals/education#articles
http://ojs.umsida.ac.id/index.php/


March 2026 | Volume 14 | Issue 02 Kanal: Jurnal Ilmu Komunikasi | kanal.umsida.ac.id/index.php/ 

Achmad Rifaldi Maulana dan Kukuh Sinduwiatmo Komunikasi Kelompok Pesinauan sebagai Preservasi…    

192 

 

(Pentas Pencak dan Tari) yang diselenggarakan di Desa 

Kemiren merupakan bentuk kreativitas kolektif yang 

menggabungkan pencak silat dan tari tradisional dalam 

sebuah pertunjukan yang artistik dan inklusif, bahkan 

melibatkan pemuda disabilitas. Begitu pula program PHBS 

(Perilaku Hidup Bersih dan Sehat), yang bekerja sama 

dengan Filantropi Indonesia dalam membagikan disinfektan 

ke sekolah-sekolah dan mengedukasi pentingnya 

kebersihan, mencerminkan kemampuan Pesinauan untuk 

mengintegrasikan nilai-nilai budaya dengan isu-isu sosial 

kekinian.  

D. Peran kelompok Pesinauan dalam preservasi 

Budaya 

Keterlibatan generasi muda dalam kegiatan Pesinauan 

Sekolah Adat Osing terbukti memberikan dampak yang 

signifikan terhadap pola pikir, sikap, dan perilaku mereka 

terhadap budaya lokal. Pesinauan menggunakan pendekatan 

pembelajaran berbasis praktik langsung terhadap warisan 

budaya Osing, yang tidak hanya bersifat teoritis, tetapi 

melibatkan peserta didik dalam pengalaman budaya secara 

konkret. Kegiatan seperti mocoan Lontar Yusup, latihan 

Tari Gandrung, permainan alat musik tradisional, serta 

partisipasi dalam ritual adat menjadi wahana aktualisasi 

nilai-nilai budaya dalam keseharian. Melalui proses ini, 

peserta didik mengalami internalisasi nilai-nilai budaya 

secara natural. Nilai seperti penghormatan terhadap leluhur, 

kedisiplinan dalam menjalankan tradisi, solidaritas 

komunitas, serta spiritualitas tumbuh dalam suasana yang 

dialogis dan menyenangkan. Interaksi yang terbangun 

dalam Pesinauan memberikan ruang bagi peserta untuk 

tidak hanya memahami budaya secara konseptual, tetapi 

juga untuk merasakannya sebagai bagian dari identitas diri. 

Dengan demikian, proses komunikasi kelompok tidak hanya 

menjadi medium penyampaian informasi, tetapi juga 

berfungsi sebagai mekanisme transmisi nilai. Dukungan 

terhadap temuan ini diperkuat oleh hasil wawancara dengan 

Humas Pesinauan, Bapak Venedio Nala Ardisa, yang 

menyampaikan: 

“Ya, meraka menjadi lebih kritis dan pemikiran yang 

lebih tajam serta memunculkan kreatifitas.”  

Pernyataan tersebut menunjukkan bahwa keterlibatan 

Pesinauan membuat generasi muda menjadi lebih kritis dan 

memiliki pemikiran yang tajam. Mereka mulai 

menunjukkan kreativitas, baik dalam menginterpretasikan 

budaya maupun dalam menyampaikan kembali nilai-nilai 

tersebut melalui medium yang lebih modern, seperti media 

sosial dan pertunjukan seni. Artinya, kegiatan budaya tidak 

lagi dipandang sebagai rutinitas pasif, tetapi sebagai ruang 

ekspresi dan inovasi yang membentuk identitas mereka 

sebagai bagian dari komunitas Osing. Proses ini 

menunjukkan komunikasi kelompok dalam Pesinauan 

mampu membentuk sikap positif terhadap pelestarian 

budaya. Melalui interaksi yang intens dan dialogis antara 

generasi tua dan muda, peserta memperoleh pengalaman 

belajar yang bermakna, yang tidak hanya memperkuat rasa 

memiliki, tetapi juga mendorong keterlibatan aktif dalam 

menjaga dan mengembangkan budaya leluhur. Pesinauan 

menjadi wadah pendidikan budaya yang efektif karena 

memberikan ruang untuk tumbuh dan berkontribusi. 

Komunikasi kelompok yang terjalin di Pesinauan 

Sekolah Adat Osing memegang peranan penting dalam 

membentuk sikap positif terhadap upaya pelestarian budaya. 

Komunikasi ini berlangsung dalam format yang dialogis, 

interaktif, dan egaliter, di mana seluruh anggota kelompok 

mulai dari tokoh adat hingga peserta didik memiliki ruang 

yang sama untuk menyampaikan gagasan, pengalaman, dan 

pendapat mereka. Pendekatan ini menciptakan iklim 

pembelajaran yang partisipatif, sehingga nilai-nilai seperti 

saling menghargai, keterbukaan terhadap perbedaan, dan 

semangat kolaboratif tumbuh secara alami dalam proses 

interaksi. Kegiatan rutin seperti evaluasi bulanan, latihan 

kesenian, serta diskusi budaya menjadi wadah utama bagi 

terbangunnya komunikasi yang sehat dan bermakna. Melalui 

interaksi yang konsisten dan inklusif ini, tumbuh rasa 

memiliki dan tanggung jawab kolektif di antara anggota 

kelompok untuk turut menjaga dan meneruskan budaya 

Osing. Kohesi sosial pun terbentuk, tidak hanya berdasarkan 

struktur organisasi, tetapi juga karena keterlibatan emosional 

dan komitmen yang terbangun dari bawah ke atas. Hal ini 

diperkuat melalui wawancara dengan Humas Pesinauan, 

Bapak Venedio Nala Ardisa, yang menyatakan: 

“Mulai dari individu individu bahkan sampai ke 

Komunitas Masyarakat Adat.” 

Pernyataan tersebut menunjukkan bahwa dampak 

komunikasi kelompok ini tidak hanya terbatas pada individu 

peserta saja, tetapi juga meluas hingga ke komunitas 

masyarakat adat secara keseluruhan. Artinya, praktik 

komunikasi yang terbangun dalam ruang-ruang pendidikan 

adat seperti Pesinauan mampu menjadi model atau katalisator 

bagi komunitas yang lebih luas dalam memperkuat kesadaran 

budaya kolektif. Setiap individu yang mengalami proses 

pembelajaran ini membawa nilai-nilai yang diperoleh ke 

dalam lingkup sosial yang lebih besar, sehingga terjadi proses 

replikasi nilai secara horizontal di tingkat komunitas. Ini 

menunjukkan bahwa komunikasi kelompok di Pesinauan 

tidak hanya bersifat internal, tetapi juga memiliki daya sebar 

yang kuat dalam membentuk solidaritas dan komitmen 

bersama dalam menjaga budaya Osing.  

Peran kelompok dalam Pesinauan sangat strategis 

dalam menjaga kelestarian budaya Osing yang tumbuh dan 

berkembang di Desa Kemiren, Banyuwangi. Komunikasi 

yang terjalin di antara anggota komunitas bukan hanya 

menjadi sarana pertukaran informasi, tetapi juga membentuk 

ikatan sosial yang memperkuat identitas budaya Osing. 

Melalui komunikasi kelompok yang berlangsung secara 

dialogis dan partisipatif, terbangun rasa memiliki yang kuat 

terhadap warisan leluhur, serta tercipta ruang belajar yang 

terus berkembang lintas generasi. Pesinauan tidak hanya 

berperan sebagai lembaga pendidikan adat, tetapi juga 

menjadi simbol dari semangat kolektif masyarakat Osing 

dalam mempertahankan budayanya di tengah derasnya arus 

globalisasi yang cenderung menyeragamkan budaya. 

Desa Kemiren sendiri dikenal sebagai desa adat yang 

masih teguh menjaga berbagai tradisi leluhur. Beragam 

https://www.frontiersin.org/journals/education#articles
http://ojs.umsida.ac.id/index.php/


March 2026 | Volume 14 | Issue 02 Kanal: Jurnal Ilmu Komunikasi | kanal.umsida.ac.id/index.php/ 

Achmad Rifaldi Maulana dan Kukuh Sinduwiatmo Komunikasi Kelompok Pesinauan sebagai Preservasi…    

193 

 

upacara dan praktik budaya masih lestari dan dijalankan 

secara rutin sebagai bentuk ekspresi identitas serta 

spiritualitas kolektif masyarakat. Salah satu tradisi penting 

adalah Tumpeng Sewu, yaitu ritual syukuran yang 

dilakukan setiap bulan Dzulhijjah sebagai bentuk 

permohonan perlindungan kepada Tuhan Yang Maha Esa. 

Tradisi Barong Ider Bumi juga masih dijaga, berupa arak-

arakan Barong mengelilingi desa yang dilaksanakan setiap 

2 Syawal sebagai simbol tolak bala, disertai ritual Sembur 

Utik-utik. Ada pula tradisi Mepe Kasur, yakni kegiatan 

menjemur kasur di depan rumah setiap 1 Dzulhijjah sebagai 

bagian dari ritual bersih desa, yang dipercaya membawa 

keberkahan. Kegiatan Ngopi Bareng atau Festival Ngopi 

Sepuluh Ewu menjadi ajang silaturahmi yang mempererat 

hubungan antarmasyarakat. Tradisi Gedhogan, menumbuk 

padi di lesung oleh para ibu-ibu lansia, juga masih hidup 

sebagai simbol kerja kolektif dan keberlanjutan budaya 

pangan lokal. 

 

 
Gambar 3. Festival Ngopi Sepuluh Ewu 

Sumber : Data Primer, 2025 

 

Dalam ranah literasi dan spiritual, Mocoan Lontar 

Yusuf menjadi salah satu tradisi lisan yang dilestarikan. 

Tradisi ini merupakan pembacaan naskah kuno berisi kisah 

Nabi Yusuf yang diwariskan secara turun-temurun. 

Sementara itu, dalam seni pertunjukan, Angklung Paglak 

dan Kesenian Gandrung terus dilatih dan dipentaskan 

sebagai bagian dari pendidikan budaya sekaligus ikon 

pariwisata Banyuwangi. Keterlibatan aktif kelompok 

Pesinauan, menjadikan semua tradisi tersebut tidak hanya 

dipertahankan, tetapi juga dikenalkan kepada generasi muda 

secara kontekstual dan relevan. Hal ini menjadi bukti nyata 

bahwa Pesinauan berfungsi sebagai benteng kebudayaan 

lokal yang aktif melawan dominasi budaya luar, serta 

menjadi wadah strategis bagi regenerasi nilai-nilai Osing 

yang inklusif dan berkelanjutan. 

 

E. Tujuan Kolektif Pesinauan 

Tujuan kolektif dari kelompok Pesinauan sangat jelas 

dan terarah, yakni menjaga warisan leluhur serta 

membangun kebanggaan terhadap identitas budaya Osing. 

Pesinauan tidak hanya berfungsi sebagai tempat untuk 

mempelajari seni dan adat istiadat, tetapi juga menjadi ruang 

refleksi dan regenerasi nilai-nilai budaya melalui keterlibatan 

aktif lintas generasi. Dalam proses ini, Pesinauan memainkan 

peran penting sebagai medium pendidikan budaya yang 

hidup dan kontekstual. Kegiatan-kegiatan seperti PECARI 

(Pentas Pencak dan Tari), pelibatan pemuda disabilitas dalam 

pertunjukan budaya, serta program PHBS (Perilaku Hidup 

Bersih dan Sehat) yang dilaksanakan bersama lembaga 

eksternal menjadi contoh konkret bagaimana Pesinauan 

mengintegrasikan pelestarian budaya dengan pembangunan 

nilai-nilai sosial yang inklusif. Sinergi antara aspek budaya 

dan sosial tersebut mencerminkan visi komunitas yang tidak 

hanya menjaga budaya secara statis, tetapi juga 

mengembangkannya sesuai kebutuhan zaman. Pernyataan 

salah satu pengajar Pesinauan, Bapak Jorga Rona, 

memperkuat pemahaman ini. Beliau menyampaikan: 

“Tujuan kolektif pesinauan untuk merawat Tradisi 

yang ada di Osing dan dapat Mewariskannya.” 

Dari kutipan tersebut, diperkuat bahwa salah satu misi 

utama Pesinauan adalah “merawat tradisi yang ada di Osing 

dan dapat mewariskannya.” Hal ini menunjukkan adanya 

kesadaran kolektif bahwa budaya bukan hanya untuk 

dikenang, melainkan untuk dijaga, dipraktikkan, dan 

diwariskan kepada generasi berikutnya. Tujuan ini tidak 

sekadar simbolik, melainkan tercermin nyata dalam aktivitas 

komunitas yang melibatkan berbagai generasi, termasuk 

anak-anak dan pemuda, agar mereka tumbuh dengan 

pemahaman dan kebanggaan terhadap akar budayanya. 

Dengan demikian, Pesinauan menjadi institusi yang tidak 

hanya melestarikan budaya, tetapi juga menghidupkan 

kembali nilai-nilai luhur sebagai landasan identitas dan 

solidaritas masyarakat Osing. 

 

 
Gambar 4. PECARI (Pentas Pencak dan Tari) 

Sumber : Data Primer, 2025 

 

F. Efektivitas Komunikasi dalam Pesinauan 

Efektivitas komunikasi dalam Pesinauan tercermin 

melalui keberhasilan dalam mentransmisikan nilai-nilai luhur 

seperti kesabaran, keikhlasan, spiritualitas, dan semangat 

gotong royong. Nilai-nilai ini tidak hanya disampaikan secara 

eksplisit dalam bentuk pengajaran, tetapi juga diteladankan 

secara implisit oleh para fasilitator dan sesepuh adat melalui 

perilaku mereka dalam setiap kegiatan. Baik dalam praktik 

budaya seperti mocoan maupun dalam kegiatan sosial 

komunitas, komunikasi yang terjadi tidak terbatas pada 

pertukaran informasi, melainkan menjadi proses 

https://www.frontiersin.org/journals/education#articles
http://ojs.umsida.ac.id/index.php/


March 2026 | Volume 14 | Issue 02 Kanal: Jurnal Ilmu Komunikasi | kanal.umsida.ac.id/index.php/ 

Achmad Rifaldi Maulana dan Kukuh Sinduwiatmo Komunikasi Kelompok Pesinauan sebagai Preservasi…    

194 

 

pembentukan karakter yang berakar pada nilai-nilai kearifan 

lokal. 

Peserta didik, khususnya generasi muda, menyerap 

nilai-nilai tersebut melalui pengalaman langsung dalam 

interaksi sehari-hari di lingkungan Pesinauan. Hal ini 

tercermin dari sikap saling menghormati antaranggota, 

keterbukaan untuk saling membantu, serta semangat belajar 

tanpa pamrih yang ditunjukkan selama proses kegiatan 

berlangsung. Dengan demikian, komunikasi kelompok di 

Pesinauan berfungsi ganda: sebagai media pelestarian 

budaya dan sebagai sarana pembentukan sikap sosial yang 

tangguh dan beretika. Pentingnya aspek ini juga ditegaskan 

melalui hasil wawancara dengan salah satu pengajar di 

Pesinauan, Bapak Jorga Rona, yang menyatakan bahwa: 

“Berjalan dengan efektif, karena dilakukan secara 

kekeluargaan dan komunal.” 

Pernyataan tersebut menegaskan bahwa komunikasi 

dalam Pesinauan berjalan secara efektif karena dilandasi 

oleh suasana kekeluargaan dan nilai-nilai komunal. Suasana 

ini menjadikan setiap anggota merasa diterima, dihargai, 

dan memiliki ruang untuk berkontribusi, tanpa adanya jarak 

sosial yang kaku antara pemangku adat dan peserta didik. 

Pendekatan kekeluargaan ini memfasilitasi pembelajaran 

yang lebih bermakna karena berlangsung dalam suasana 

yang mendukung keterbukaan dan empati antarindividu. 

Keberhasilan kelompok Pesinauan dalam proses preservasi 

budaya juga ditunjang oleh struktur organisasi yang jelas 

dan koordinasi antarperan yang terintegrasi. Kehadiran 

tokoh adat sebagai penasihat memberikan legitimasi 

terhadap nilai-nilai budaya yang diajarkan, sementara peran 

pemuda sebagai pelaksana utama memberi warna dan 

semangat baru dalam kegiatan. Dinamika antargenerasi ini 

menciptakan ruang interaksi yang seimbang antara 

pewarisan tradisi dan pembaruan makna budaya sesuai 

konteks masa kini. 

 

KESIMPULAN 
Hasil penelitian menunjukkan bahwa pola komunikasi 

kelompok di Pesinauan Sekolah Adat Osing bersifat 

dialogis, egaliter, dan partisipatif. Komunikasi tidak 

berjalan secara satu arah, melainkan melalui interaksi 

terbuka antara pembimbing, tokoh adat, pemuda, dan 

peserta didik. Setiap anggota memiliki kesempatan yang 

sama untuk menyampaikan pendapat, berdiskusi, serta 

berkontribusi dalam kegiatan pelestarian budaya. Fasilitator 

berperan sebagai mediator yang mendorong dialog dan 

kolaborasi, bukan sebagai pengendali informasi. Suasana 

komunikasi yang terbangun bersifat kekeluargaan sehingga 

menciptakan hubungan sosial yang akrab, saling 

menghargai, dan memperkuat rasa memiliki terhadap 

budaya Osing. 

Pola komunikasi ini berbasis nilai lokal dengan 

penggunaan bahasa Osing sebagai medium utama dalam 

setiap kegiatan. Bahasa berfungsi tidak hanya sebagai alat 

komunikasi, tetapi juga sebagai simbol identitas dan sarana 

pewarisan nilai-nilai budaya seperti gotong royong, 

kesopanan, dan penghormatan terhadap leluhur. Proses 

komunikasi berlangsung melalui kegiatan budaya seperti 

Mocoan Lontar Yusup, Tari Gandrung, dan pembuatan 

kerajinan tradisional, yang mengintegrasikan unsur 

pendidikan, seni, dan sosial dalam satu sistem pembelajaran. 

Selain itu, komunikasi di Pesinauan bersifat adaptif dan 

transformatif terhadap perkembangan zaman. Meskipun 

berakar pada tradisi, Pesinauan mampu mengakomodasi 

inovasi modern, misalnya melalui pemanfaatan media sosial 

untuk dokumentasi kegiatan dan promosi budaya, serta 

penyelenggaraan program sosial seperti Pentas Pencak dan 

Tari (PECARI) dan kampanye Perilaku Hidup Bersih dan 

Sehat (PHBS). Dengan demikian, Pesinauan tidak hanya 

menjadi ruang pelestarian budaya Osing, tetapi juga menjadi 

agen regenerasi nilai-nilai lokal yang relevan dengan konteks 

sosial masyarakat masa kini.  

Dengan teori Percakapan Kelompok, penelitian ini 

menghasilkan interaksi dalam Pesinauan, pola komunikasi 

didalam komunitas, struktur dan peran anggota, peran 

kelompok dalam preservasi budaya, tujuan kolektif, dan 

efektivitas komunikasi.  

 

REFERENSI 
Acim, Subagja, D. J., Afiani, D. A., Pratama, G. R., & Al 

Kautsar, F. (2023). Exploring Cultural Diversity in 

Indonesia : Models , Responses , and Multicultural 

Politics. CANDIDATE: Jurnal Sains Politik, 1(1), 35–

55. 

Adha, M. A. (2021). Strategi Komunikasi Masyarakat Desa 

Kemiren Dalam Melestarikan Bahasa Osing. 

Universitas Muhammadiyah Jember, Bahasa Osing, 

1–12. 

Alfath, & Febprian. (2020). Pengembangan Masyarakat 

Dalam Kegiatan Pelestarian Budaya di Desa Wisata 

Adat (Studi Deskriptif Pada Komunitas Osing di Desa 

Kemiren Kecamatan Glagah Kabupaten Banyuwangi). 

In Repository.unej. 

Aulia, L. R., Dewi, D. A., & Furnamasari, Y. F. (2021). 

Mengenal Indentitas Nasional Indonesia Sebagai Jati 

Diri Bangsa untuk Menghadapi Tantangan di Era 

Globalisasi. Jurnal Pendidikan Tambusai, 5(3), 8549–

8557. 

https://www.jptam.org/index.php/jptam/article/view/2

355 

Ayuni, R. D., Nur, A., & Sari, A. (2024). Pengembangan 

Kearifan Lokal Dan Budaya Tradisional Di 

Kabupaten Tanah Bumbu : Studi Kasus Implementasi 

Model Komunikasi Pembangunan Partisipatif. 5(2), 

74–85. 

https://www.frontiersin.org/journals/education#articles
http://ojs.umsida.ac.id/index.php/


March 2026 | Volume 14 | Issue 02 Kanal: Jurnal Ilmu Komunikasi | kanal.umsida.ac.id/index.php/ 

Achmad Rifaldi Maulana dan Kukuh Sinduwiatmo Komunikasi Kelompok Pesinauan sebagai Preservasi…    

195 

 

Bagus Prayogi, A. W. R. (2021). Preservasi Budaya Osing 

Melalui Internalisasi Budaya Berbasis Sekolah Adat 

Sebagai Bentuk Pengabdian Masyarakat. Journal Of 

Education And Teaching Learning (JETL), 3(2), 44–

59. https://doi.org/10.51178/jetl.v3i2.214 

Beebe S;Masterson T. (2016). Communicating in small 

groups: Principles and practices. 

Endriana, F., Citra Alnauri, S., & Agustin, D. A. (2022). 

Analisis Pengaruh Pariwisata Budaya Terhadap 

Pelestarian Suku Osing di Desa Wisata Kemiren. 

Jurnal Kajian Pariwisata Dan Bisnis Perhotelan, 

3(2), 88–95. 

https://doi.org/10.24036/jkpbp.v3i2.49372 

Fauzi. (2018). Nilai Budaya Lokal Di Era Millenial. Insania, 

23(1), 51–65. 

Fauziyanti, E. (2020). Persatuan Dukun dalam Menjaga 

Budaya Osing di Banyuwangi (Studi Komunikasi 

Dukun Nusantara di Banyuwangi). 

Hafizah, N. (2023). Pengaruh Globalisasi Terhadap 

Kebudayaan Bangsa Indonesia. Journal of Creative 

Student Research (JCSR), 1(1), 37–41. 

Haloho, O., Siburian, A. Y. K., Sianturi, S. M., & Butarbutar, 

J. (2024). Mengenal Identitas dan Integrasi Nasional 

Indonesia. MESIR: Journal of Management 

Education Social Sciences Information and Religion, 

1(2), 475–483. 

https://doi.org/10.57235/mesir.v1i2.3026 

Hanggraito, A. A., Cahya, J., Wijaya, A., & Darmawan, R. 

N. (2025). Produk Intangible Wisata Budaya sebagai 

Representator Nilai Budaya Osing di Kabupaten 

Banyuwangi. 5(April), 175–188. 

Iskandar, H. (2017). Modul 3 Modul 3 Teori Komunikasi. 

Suhu, Kalor, Dan Energi Di Sekitarku, Pppurg 1987, 

1–26. file:///C:/Users/ASUS/Downloads/2.Modul 

Suhu dan Kalor.pdf, diakses pada tanggal 27 maret 

2020 

Maiti, & Bidinger. (1981). Case Study. In Case (Vol. 53, 

Issue 9). 

Nugroho, B. A. (2019). Komunikasi dalam Kelompok (Studi 

Kasus Pemberdayaan Petani dalam Kelompok Tani). 

An-Nida : Jurnal Komunikasi Islam, 10(1), 1–11. 

https://doi.org/10.34001/an.v10i1.740 

Nurahma, A., & Fikri, M. A. (2025). Analysis of Instagram 

Visual Content @ desa _ kemiren in Building 

Kemiren Village Tourism Image Analisis Konten 

Visual Instagram @ desa _ kemiren Dalam 

Membangun Citra Pariwisata Desa Kemiren. 13(2), 

90–99. https://doi.org/10.21070/kanal. 

Putri, N. A. (2024). Strategi komunikasi masyarakat desa 

kemiren dalam upaya pelestarian nilai budaya rumah 

adat osing skripsi. 

Riadi,  muchlisin. (2022). Komunikasi Kelompok . 

Kajianpustaka.Com, 1–1. 

Ridlo, U. (2023). Metode Penelitian Studi Kasus: Teori dan 

Praktik. In Uinjkt.Ac.Id. 

https://notes.its.ac.id/tonydwisusanto/2020/08/30/me

tode-penelitian-studi-kasus-case-study/ 

Sesi Bitu, Y., & Rahardi, R. K. (2020). Preservasi Nilai 

Kearifan Lokal Dalam Tradisi Lisan Teda Masyarakat 

Kabizu Beijello Melalui Ranah Pendidikan 

(Preservation of Local Wisdom Teda Oral Tradition of 

Kabizu Beijello Community through the Domain of 

Education). Kandai, 16(2), 149. 

https://doi.org/10.26499/jk.v16i2.2195 

Tenggana, M. E., Rahayu, W. P., & Wulandari, R. (2020). 

Pengetahuan Keamanan Pangan Mahasiswa Mengenai 

Lima Kunci Keamanan Pangan Keluarga. Jurnal Mutu 

Pangan : Indonesian Journal of Food Quality, 7(2), 

67–72. https://doi.org/10.29244/jmpi.2020.7.2.67 

Wahyono, E. (2018). Komunikasi Kelompok : Studi Dialog 

Komunitas Dalam Pengembangan Masyarakat di 

Perkotaan. Nyimak (Journal of Communication), 2(2), 

113–130. https://doi.org/10.31000/nyimak.v2i2.961 

Wibowo, M. B. (2018). Strategi Pemerintah Daerah Dalam 

Pengembangan Pariwisata Di Kabupaten Banyuwangi 

(Studi Pada Dinas Kebudayaan Dan Pariwisata 

Kabupaten Banyuwangi). In Skripsi. 

http://repository.ub.ac.id/165808/%0Ahttp://repositor

y.ub.ac.id/165808/1/Mohamad Bagus Wibowo.pdf 

Yudiana, I. K., & Suryadani, E. P. (2023). Potret Etnis Osing 

Dari Segi Sosial, Budaya, Dan Ekonomi Di Desa 

Kemiren, Glagah, Kabupaten Banyuwangi. … Hasana 

Journal, 2(11), 89–100. 

https://www.nusantarahasanajournal.com/index.php/n

hj/article/view/812%0Ahttps://www.nusantarahasanaj

ournal.com/index.php/nhj/article/download/812/674 

Yuniar, H. R., Dannie, S., & Junaidi, F. (2023). Preservasi 

Pengetahuan Budaya Dan Kearifan Lokal Sebagai 

Program Berkelanjutan Di Perpustakaan Kampung 

Budaya Polowijen. Jurnal FPPTI, 2(2), 1–10. 

https://doi.org/10.59239/jfppti.v2i2.34 

Zarbaliyev, H. (2017). Multiculturalism in Globalization Era: 

History and Challenge for Indonesia. Journal of Social 

Studies (JSS), 13(1), 1–16. 

https://doi.org/10.21831/jss.v13i1.16966 

 
Conflict of Interest Statement: The authors declare that the research was 
conducted in the absence of any commercial or financial relationships that could 

be construed as a potential conflict of interest. Copyright © Achmad Rifaldi 

Maulana dan Kukuh Sinduwiatmo. This is an open-access article dis- tributed under 

the terms of the Creative Commons Attribution 

License (CC BY). The use, distribution or reproduction in other forums is permitted, 

provided the original author(s) and the copyright owner(s) are credited and that the 

original publica- tion in this journal is cited, in accordance with accepted aca- 

demic practice. No use, distribution or reproduction is permit- ted which does not 

comply with these terms. 

https://www.frontiersin.org/journals/education#articles
http://ojs.umsida.ac.id/index.php/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

