ORIGINAL RESEARCH
published: Maret 2026

doi: 10.21070/kanal.v14i2.1942

OPEN ACCESS
ISSN 2541-2841 (online)
ISSN 2302-6790 (print)
Edited by:
Didik Hariyanto

Correspondence:
kukuhsinduwiatmo@umsida.ac.id

Citation:

Achmad Rifaldi Maulana dan
Kukuh Sinduwiatmo (2026).
Komunikasi Kelompok Pesinauan
sebagai Preservasi Budaya Osing di
Desa Kemiren. 14(2)

Doi:10.21070/ kanal.v14i2.1942

®

Chracs \ur
[T

Group Communication of Pesinauan
as a Means of Preserving Osing
Culture in Kemiren Village

Komunikasi Kelompok Pesinauan
sebagai Preservasi Budaya Osing di
Desa Kemiren

Achmad Rifaldi Maulana ', Kukuh Sinduwiatmo?

.2 Program Studi llmu Komunikasi, Universitas Muhammadiyah Sidoarjo, Indonesia

Abstract

The Osing culture in Kemiren Village, Banyuwangi, faces the challenges of
globalization, which have shifted the younger generation’s interest away from local
traditions. Pesinauan emerges as a communitybased nonformal educational
institution that plays an essential role in cultural preservation through dialogic and
participatory group communication. This study aims to analyze the dynamics of group
communication in Pesinauan as an effort to preserve Osing culture, focusing on the
interaction between facilitators and learners. The research employs a qualitative
approach with a case study method, grounded in the Group Achievement Theory,
which highlights the roles of input, mediating variables, and output in group
productivity. Data were collected through interviews, observation, and documentation,
then analyzed using the Miles and Huberman model. The findings indicate that
communication in Pesinauan is egalitarian and interactive through cultural activities
such as Mocoan Lontar Yusup, Gandrung Dance, and traditional crafts. These
communication patterns strengthen cultural identity, foster creativity, and enhance
crossgenerational collective awareness. In conclusion, Pesinauan effectively serves
as a center for Osing cultural preservation and as an agent of local value regeneration
through participatory, contextual, and adaptive group communication that responds to
the challenges of modern times.

Keywords: Group Communication, Pesinauan, Osing Culture, Cultural Preservation, Case Study

Abstrak

Budaya Osing di Desa Kemiren, Banyuwangi, menghadapi tantangan globalisasi
yang menggeser minat generasi muda dari tradisi lokal. Pesinauan hadir sebagai
lembaga pendidikan nonformal berbasis komunitas yang berperan dalam preservasi
budaya melalui komunikasi kelompok yang dialogis dan partisipatif. Penelitian ini
bertujuan untuk menganalisis dinamika komunikasi kelompok Pesinauan sebagai
upaya pelestarian Budaya Osing, dengan fokus pada interaksi antara pembimbing
dan peserta didik. Pendekatan yang digunakan adalah studi kasus dengan
pendekatan kualitatif, yang berlandaskan Teori Percakapan Kelompok (Group
Achievement Theory) yang menyoroti peran input, variabel perantara, dan output
dalam produktivitas kelompok. Data dikumpulkan melalui wawancara, observasi, dan
dokumentasi, lalu dianalisis menggunakan model Miles dan Huberman. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa komunikasi di Pesinauan bersifat egaliter dan

Kanal: Jurnal llmu Komunikasi | kanal.umsida.ac.id/index.php/ 185 Maret 2026 [ Volume 14 [Issue 02


https://www.frontiersin.org/journals/education#articles
http://ojs.umsida.ac.id/index.php/
https://doi.org/10.21070/kanal.v9i1.686

interaktif melalui kegiatan budaya seperti Mocoan Lontar Yusup, Tari Gandrung, dan
kerajinan tradisional. Pola komunikasi ini memperkuat identitas budaya,
menumbuhkan kreativitas, dan meningkatkan kesadaran kolektif lintas generasi.
Kesimpulannya, Pesinauan efektif menjadi pusat preservasi budaya Osing dan agen
regenerasi nilai lokal melalui komunikasi kelompok yang partisipatif, kontekstual, dan
adaptif terhadap perubahan zaman.

Kata Kunci: Komunikasi Kelompok, Pesinauan, Budaya Osing, Preservasi Budaya, Studi Kasus

Kanal: Jurnal llmu Komunikasi | kanal.umsida.ac.id/index.php/ 186 Maret 2026 [ Volume 14 [Issue 02


https://www.frontiersin.org/journals/education#articles
http://ojs.umsida.ac.id/index.php/

Achmad Rifaldi Maulana dan Kukuh Sinduwiatmo

PENDAHULUAN

Indonesia dikenal sebagai negara yang kaya akan
keberagaman budaya, yang menjadi bagian integral dari
identitas bangsa (Acim et al., 2023). Salah satu kekayaan
budaya tersebut adalah budaya Osing, yang berkembang di
Desa Kemiren, Kabupaten Banyuwangi. Nama Desa
Kemiren diyakini berasal dari gabungan kata Kemiri dan
Durian, karena dahulu wilayah ini banyak ditumbuhi pohon
kemiri dan durian. Desa ini dihuni oleh Suku Osing, suku
asli Banyuwangi yang merupakan keturunan masyarakat
Blambangan. Pemimpin pertama Desa Kemiren adalah
Walik, yang mulai menjabat pada tahun 1657. Hingga kini,
masyarakat Osing dikenal tetap menjaga beragam keunikan
adat istiadat, tradisi, seni budaya, kuliner khas, dan gaya
hidup yang mencerminkan warisan leluhur kaya nilai serta
kearifan lokal (Yudiana & Suryadani, 2023). Budaya Osing
mencerminkan warisan leluhur yang kaya akan nilai, tradisi,
dan kearifan local (Zarbaliyev, 2017). Namun, seiring
perkembangan zaman, arus globalisasi dan modernisasi
membawa tantangan serius bagi keberlangsungan budaya
Osing, terutama dengan mulai berkurangnya minat generasi
muda terhadap tradisi lokal (Wibowo, 2018).

Budaya Osing sebagai warisan budaya lokal kini
menghadapi ancaman nyata akibat derasnya pengaruh
budaya asing. Generasi muda cenderung lebih tertarik pada
budaya modern dan global, sehingga nilai-nilai tradisional
kian terpinggirkan dan berisiko punah (Hafizah, 2023).
Persaingan antara budaya lokal dan asing sebenarnya sudah
berlangsung sejak hadirnya dunia digital di Indonesia, yang
menandai pergeseran dari masyarakat tradisional menuju
masyarakat digital (Bagus Prayogi, 2021). Fenomena ini
paling terlihat pada generasi muda yang sangat akrab dengan
gawai dan media social dua hal yang sebelumnya dianggap
tabu oleh masyarakat tradisional. Akibatnya, sebagian
remaja kehilangan kedekatan dengan akar budayanya
sendiri dan bahkan menganggap tradisi sebagai sesuatu yang
kuno atau tidak relevan (Fauzi, 2018).

Sebagai upaya mengatasi tantangan tersebut,
masyarakat Osing berinisiatif mendirikan Sekolah Adat
Osing Pesinauan, sebuah lembaga pendidikan non-formal
yang berfokus pada pelestarian budaya dan pengetahuan
leluhur. Kata Pesinauan berasal dari Bahasa Osing yang
berarti pembelajaran. Sekolah ini resmi berdiri pada 28
Januari 2021 sebagai tindak lanjut dari gagasan Aliansi
Pemuda Adat Nusantara (AMAN), yang mendorong setiap
komunitas adat untuk memiliki sekolah adat di wilayahnya
masing-masing. Kabupaten Banyuwangi menjadi daerah
pertama di Jawa Timur yang berhasil mewujudkan gagasan
tersebut. Dalam pendiriannya, masyarakat adat Osing
berperan aktif sebagai inisiator sekaligus pelaksana utama,
menjadikan Pesinauan simbol semangat gotong royong dan
kesadaran kolektif untuk melestarikan nilai-nilai budaya
serta identitas local.

Komunikasi Kelompok Pesinauan sebagai Preservasi...

Gambar 1. Sanggar Tari Pesinauan
Sumber: Data Primer, 2025

Fenomena yang terjadi di Sekolah Adat Osing
Pesinauan menunjukkan adanya proses pembelajaran yang
dilaksanakan secara rutin dan terstruktur setiap minggu.
Kegiatan dimulai di sanggar tari setiap Minggu pagi pukul
08.00 WIB, dengan fokus pada pengenalan adat dan tradisi
lokal masyarakat Osing. Materi yang diajarkan meliputi
pengenalan berbagai jenis batik khas Osing, praktik membuat
dan mengenakan udeng (ikat kepala tradisional), menganyam
ketupat, serta latihan memakai tapih atau sewek (kain
tradisional wanita). Selain itu, pelatihan kesenian tradisional
dilaksanakan setiap hari Minggu dan Selasa pukul 14.00 WIB
hingga selesai, di mana peserta belajar berbagai tarian khas
Banyuwangi seperti Tari Jagir, Gandrung Padang Bulan,
Jaran Goyang, dan Barong. Seluruh kegiatan pembelajaran
disesuaikan dengan usia peserta didik yang sebagian besar
masih  anak-anak dan remaja, sehingga metode
penyampaiannya dibuat ringan dan menyenangkan melalui
praktik langsung. Interaksi yang terjadi antara pembimbing
dan peserta bersifat dua arah, baik secara verbal maupun
nonverbal, yang menciptakan suasana belajar komunikatif
dan memperkuat kesadaran bersama tentang pentingnya
pelestarian budaya Osing.

Proses interaksi yang berlangsung dalam kegiatan di
Pesinauan mencerminkan bentuk nyata dari komunikasi
kelompok, yakni proses pertukaran pesan verbal dan
nonverbal antara tiga orang atau lebih yang berinteraksi
secara langsung untuk mencapai tujuan bersama, seperti
berbagi informasi, membuat keputusan, menyelesaikan
masalah, atau membangun hubungan social (Wahyono,
2018)., (Nugroho, 2019). Komunikasi dalam kelompok tidak
hanya melibatkan pertukaran pesan semata, tetapi juga
mencerminkan hubungan timbal balik antaranggota yang
saling memengaruhi. Setiap individu dalam kelompok
memiliki peran dan kontribusi yang penting, serta
kesempatan untuk menyampaikan ide, pandangan, dan
perasaannya.

Kanal: Jurnal llmu Komunikasi | kanal.umsida.ac.id/index.php/

March 2026 |/ Volume 14 [ Issue 02


https://www.frontiersin.org/journals/education#articles
http://ojs.umsida.ac.id/index.php/

Achmad Rifaldi Maulana dan Kukuh Sinduwiatmo

Untuk menganalisis komunikasi kelompok yang
terjadi  di  Pesinauan, digunakan Teori Percakapan
Kelompok  (Group  Achievement Theory) yang
dikemukakan oleh Michael Burgoon. Teori ini menjelaskan
bagaimana sebuah kelompok mencapai produktivitas
melalui tiga elemen utama, yaitu input, proses perantara, dan
output (Riadi, 2022). Masukan anggota (Input) meliputi
perilaku, interaksi, serta harapan individu dari setiap
anggota. Variabel perantara mencakup struktur formal,
peran, status, norma, kebijakan, hingga visi dan misi yang
mengatur kelompok. Keluaran kelompok (Output) adalah
hasil dari proses interaksi tersebut, seperti peningkatan
produktivitas, semangat, dan kohesi antar anggota. Teori ini
menegaskan bahwa keberhasilan kelompok bergantung
pada bagaimana masukan individu diproses melalui struktur
dan norma kelompok untuk mencapai hasil yang diinginkan.
Sebagai contoh, perbedaan budaya antar anggota dapat
memicu konflik komunikasi yang harus dikelola dengan
baik agar tujuan kelompok dapat tercapai secara optimal
(Iskandar, 2017). Selain itu, dalam konteks komunikasi
kelompok, terdapat perbedaan antara komunikasi kelompok
kecil dan besar. Komunikasi kelompok kecil adalah proses
pertukaran pesan antara 3 hingga 15 orang di mana semua
anggota memiliki kesempatan setara untuk berpartisipasi
secara langsung (Beebe S;Masterson T, 2016). Kelompok
kecil dibentuk untuk tujuan tertentu seperti pemecahan
masalah, pengambilan keputusan, atau diskusi, dengan
interaksi tatap muka yang memungkinkan umpan balik
langsung dan intensitas hubungan yang tinggi. Syarat
komunikasi kelompok kecil meliputi jumlah anggota
terbatas, adanya tujuan bersama, interaksi yang intens,
kesempatan berkontribusi bagi semua anggota, serta kohesi
atau rasa kebersamaan dalam kelompok. Sementara itu,
komunikasi kelompok besar melibatkan lebih dari 15 orang
sehingga interaksi langsung antar seluruh anggota sulit
dilakukan. Kelompok besar cenderung memiliki struktur
formal yang lebih jelas, menggunakan perantara atau media
dalam komunikasi, dan membagi peran secara ketat, dengan
interaksi yang seringkali satu arah atau melalui perwakilan
serta memerlukan moderator atau fasilitator untuk menjaga
keteraturan.

Dalam pelestarian budaya Osing, konsep preservasi
budaya menjadi aspek penting yang berkaitan erat dengan
dinamika komunikasi kelompok tersebut. Preservasi budaya
dapat  diartikan sebagai upaya mempertahankan,
melestarikan, dan mewariskan nilai-nilai, norma, tradisi,
serta warisan budaya dari satu generasi ke generasi
berikutnya guna menjaga identitas dan kontinuitas
masyarakat (Yuniar et al., 2023). Upaya ini dapat
diwujudkan melalui berbagai bentuk tindakan, seperti
dokumentasi, pelestarian bahasa daerah, pemeliharaan situs
bersejarah, penghidupan kembali seni dan tradisi lokal, serta
pendidikan budaya bagi generasi muda (Sesi Bitu &
Rahardi, 2020)., (Ayuni et al., 2024). Pentingnya preservasi
budaya semakin terasa di tengah derasnya arus globalisasi
dan modernisasi yang membawa tantangan besar bagi
keberlangsungan budaya lokal. Arus informasi yang masif

Komunikasi Kelompok Pesinauan sebagai Preservasi...

dan dominasi budaya asing dapat menjauhkan generasi muda
dari akar budayanya sendiri. Tanpa adanya usaha pelestarian,
budaya lokal akan rentan dilupakan bahkan punah. Padahal,
budaya merupakan identitas kolektif bangsa yang
mencerminkan nilai-nilai luhur serta perjalanan sejarah
masyarakat (Haloho et al., 2024)., (Aulia et al., 2021). Oleh
karena itu, melalui upaya preservasi budaya, masyarakat
tidak hanya menjaga warisan leluhur, tetapi juga memperkuat
jati diri bangsa sekaligus memperkaya keberagaman budaya
dunia.

Sebagai perbandingan, sejumlah penelitian terdahulu
juga menyoroti pelestarian budaya Osing di Banyuwangi
dengan pendekatan yang beragam : Pertama, Penelitian oleh
Novita Ayu Putri  (2024), Judul “Strategi Komunikasi
Masyarakat Desa Kemiren dalam Upaya Pelestarian Nilai
Budaya Rumah Adat Osing”, Penelitian ini menyatakan
bahwa strategi komunikasi masyarakat dalam menjaga
keberlanjutan rumah adat Osing melalui pendekatan
komunikasi publik (Putri, 2024). Kedua, Penelitian oleh
Muhammad Alfian Adha (2021), Judul “Strategi Komunikasi
Masyarakat Desa Kemiren dalam Melestarikan Bahasa Osing
(Studi Kasus Komunikasi Verbal Suku Osing Banyuwangi)”,
artikel membahas upaya masyarakat Osing dalam
melestarikan bahasa melalui komunikasi verbal (Adha,
2021). Ketiga, Penelitian oleh Eva Fauziyanti (2020), Judul
“Persatuan dukun dalam menjaga Budaya osing di
Banyuwangi (Studi komunikasi dukun Nusantara di
Banyuwangi”, artikel membahas komunikasi internal
antaranggota memperkuat solidaritas dan strategi pelestarian,
sementara  komunikasi  eksternal  digunakan untuk
mengedukasi masyarakat dan menghapus stigma negatif
terhadap praktik spiritual (Fauziyanti, 2020). Ke-empat,
Penelitian oleh Fathika Endrina (2022), Judul “Analisis
pengaruh pariwisata budaya terhadap pelestarian suku osing
di desa wisata Kemiren”, Hasil penelitian menunjukkan
bahwa kegiatan wisata berbasis budaya tidak hanya
meningkatkan ekonomi masyarakat, tetapi juga mendorong
pelestarian tradisi, rumah adat, bahasa, dan nilai-nilai local
(Endriana et al., 2022). Kelima, Penelitian oleh Febprian
Alfath (2020), Judul “Pengembangan masyarakat dalam
kegiatan pelestarian budaya di desa wisata adat (Studi
Deskriptif pada Komunitas Osing di Desa Kemiren
Kecamatan Glagah Kabupaten Banyuwangi)”, membahas
pengembangan masyarakat berperan dalam pelestarian
budaya Osing di Desa Wisata Adat Kemiren melalui
pendekatan partisipatif, masyarakat terlibat aktif dalam
kegiatan pelestarian seperti pelatihan kesenian, festival adat,
pembangunan sanggar seni, dan pelestarian rumah tradisional
(Alfath & Febprian, 2020). Ke-enam, Penelitian oleh
Ahmadintya Anggit Hanggraito (2025), Judul “Produk
Intangible Wisata Budaya sebagai Representator Nilai
Budaya Osing di Kabupaten Banyuwangi”, Artikel ini
membahas budaya Osing yang dirawat melalui produk wisata
budaya seperti festival B-Fest, yang menjadi medium
komunikasi kelompok dalam menyampaikan nilai budaya
kepada masyarakat luas (Hanggraito et al., 2025).

Berbagai penelitian terdahulu telah membahas

Kanal: Jurnal llmu Komunikasi | kanal.umsida.ac.id/index.php/

March 2026 / Volume 14 [ Issue 02


https://www.frontiersin.org/journals/education#articles
http://ojs.umsida.ac.id/index.php/

Achmad Rifaldi Maulana dan Kukuh Sinduwiatmo

pelestarian budaya Osing di Desa Kemiren dari beragam
perspektif, seperti komunikasi publik, pelestarian bahasa,
hingga pengaruh pariwisata terhadap budaya lokal. Namun
demikian, terdapat kesenjangan penelitian yang cukup
signifikan, yaitu belum adanya kajian yang secara
mendalam meneliti bagaimana proses komunikasi
interpersonal dan edukatif berlangsung secara rutin,
terstruktur, dan lintas generasi di lingkungan komunitas
budaya Osing. Selama ini, sebagian besar penelitian lebih
berfokus pada aspek makro seperti strategi komunikasi
masyarakat atau peran kelembagaan adat secara umum,
tanpa menyoroti interaksi komunikatif yang terjadi di dalam
kelompok pembelajaran budaya itu sendiri. Oleh karena itu,
penelitian ini menghadirkan kebaruan dengan menempatkan
komunikasi kelompok di Pesinauan sebagai fokus utama
kajian.

Kebaruan (novelty) dari penelitian ini terletak pada
fokus kajian terhadap Pesinauan sebagai lembaga
pendidikan adat nonformal yang berperan dalam pelestarian
budaya Osing melalui komunikasi kelompok yang bersifat
interpersonal, edukatif, dan berlangsung secara rutin dalam
struktur kelompok yang terorganisir. Berbeda dengan
penelitian-penelitian sebelumnya yang menyoroti strategi
komunikasi publik, pelestarian bahasa, peran komunitas
tertentu seperti dukun, pengaruh pariwisata, maupun
pengembangan masyarakat secara umum, penelitian ini
menawarkan perspektif holistik. Pendekatan tersebut
menggabungkan aspek nilai, norma, praktik budaya, serta
pembelajaran interaktif lintas generasi dalam satu wadah
pembelajaran budaya.

Kebaruan lainnya terletak pada penekanan proses
komunikasi internal yang intensif, kolaboratif, dan
partisipatif di dalam kelompok Pesinauan, yang melibatkan
anak-anak, pemuda, tokoh adat, dan fasilitator secara
langsung, sehingga membentuk ekosistem belajar yang
berkesinambungan. Pendekatan ini memungkinkan peneliti
mengungkap mekanisme pewarisan budaya yang lebih
mendalam, tidak hanya melalui acara atau peristiwa budaya
massal, tetapi juga lewat interaksi keseharian yang
menguatkan keterhubungan antaranggota komunitas budaya
Osing. Penelitian ini memiliki tujuan untuk menganalisis
komunikasi kelompok Pesinauan sebagai preservasi budaya
osing di desa Kemiren, dengan menelaah interaksi antara
pembimbing dan peserta dalam kegiatan pelestarian budaya.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan metode studi kasus dengan
penedekatan kualitatif untuk memperoleh pemahaman
mendalam mengenai bentuk dan dinamika komunikasi
kelompok Pesinauan dalam upaya preservasi Budaya Osing
di Desa Kemiren.Metode studi kasus adalah salah satu
pendekatan penelitian kualitatif yang berfokus pada
pendalaman suatu kasus tertentu baik individu, kelompok,
dan organisasi (Maiti & Bidinger, 1981)., (Ridlo, 2023).
Metode studi kasus dipilih karena mampu memberikan
gambaran yang komprehensif dan mendalam mengenai
suatu fenomena dalam konteks kehidupan nyata, dengan

Komunikasi Kelompok Pesinauan sebagai Preservasi...

memanfaatkan berbagai sumber data secara terpadu. Melalui
metode ini, peneliti dapat menelusuri secara detail latar
belakang, proses, dan dinamika komunikasi kelompok dalam
Pesinauan, serta mengidentifikasi faktor-faktor yang
mendukung maupun menghambat pelestarian budaya Osing.

Penelitian dilakukan di Sanggar Pesinauan, Desa
Olehsari, Kecamatan Glagah, Kabupaten Banyuwangi, yang
dikenal sebagai salah satu pusat kebudayaan Osing. Subjek
penelitian adalah kelompok Pesinauan yang meliputi
pengurus, peserta didik, dan tokoh adat, sedangkan objek
penelitiannya adalah proses preservasi budaya Osing melalui
komunikasi kelompok yang berlangsung dalam kegiatan
Pesinauan.

Pemilihan informan dilakukan secara purposive
sampling, yakni pemilihan secara sengaja berdasarkan
pertimbangan bahwa mereka memiliki pengetahuan dan
pengalaman yang relevan dengan tujuan penelitian. Adapun
syarat purposive sampling antara lain: (1) memiliki
pengetahuan mendalam terkait topik yang diteliti, (2) terlibat
langsung atau memiliki pengalaman nyata dalam fenomena
yang dikaji, (3) mampu memberikan informasi secara jelas
dan lengkap, (4) bersedia berpartisipasi serta memberikan
data secara jujur, dan (5) mewakili variasi karakteristik yang
dibutuhkan untuk memperkaya data penelitian (Tenggana et
al., 2020). Terdapat empat Informan yang terlibat dalam
wawancara penelitian ini. Penulis memilih informan untuk
dijadikan subjek penelitian karena mereka merupakan bagian
langsung dari aktivitas Pesinauan Sekolah Adat Osing dan
memiliki peran strategis dalam proses pelestarian budaya
Osing di Desa Kemiren. Informan seperti ketua pengurus,
Wakil, Humas, dan Pengajar.

Pengumpulan data dilakukan dengan tiga cara yaitu: 1.
Wawancara dilakukan kepada Kelompok Pesinauan Budaya
Osing desa Kemiren meliputi: Ketua Pesinauan (Slamet
Diharjo), Wakil Pengurus (Ilham Saifulloh), Humas (Venedio
Nala Ardisa), dan Pengajar (Jorga Rona). 2. Observasi
dilakukan dengan cara peneliti terlibat langsung dalam
kegiatan Pesinauan untuk memahami dinamika komunikasi
yang terjadi di dalam kelompok. 3. Dokumentasi berupa
pengumpulan dokumen terkait, seperti modul pembelajaran,
foto kegiatan, dan catatan komunitas, digunakan untuk
melengkapi data

Penelitian ini menggunakan teknik analisis data model
Miles dan Huberman yang meliputi empat tahap, yaitu
pengumpulan data, reduksi data, penyajian data, dan
penarikan kesimpulan (Nurahma & Fikri, 2025). Tahap
pertama adalah pengumpulan data melalui wawancara,
observasi, dan dokumentasi. Tahap kedua, reduksi data,
dilakukan dengan menyederhanakan dan memilih informasi
yang relevan dengan fokus penelitian, seperti pola
komunikasi antara pembimbing dan peserta serta praktik
pelestarian budaya. Tahap ketiga, penyajian data, yaitu
menampilkan data yang telah direduksi dalam bentuk narasi
deskriptif berdasarkan tema seperti partisipasi anggota,
struktur kelompok, dan nilai budaya. Tahap keempat,
penarikan kesimpulan, dilakukan untuk menjawab rumusan
masalah dengan merujuk pada Teori Percakapan Kelompok,

Kanal: Jurnal llmu Komunikasi | kanal.umsida.ac.id/index.php/ 189

March 2026 / Volume 14 [ Issue 02


https://www.frontiersin.org/journals/education#articles
http://ojs.umsida.ac.id/index.php/

Achmad Rifaldi Maulana dan Kukuh Sinduwiatmo

yang mencakup unsur input, variabel perantara, dan output
dalam dinamika komunikasi kelompok di Pesinauan.(Alfath
& Febprian, 2020).

HASIL DAN DISKUSI

Berdasarkan Teori Percakapan Kelompok (Group
Achievement Theory), hasil penelitian ini dianalisis melalui
tiga elemen utama, yaitu masukan anggota (input), variabel
perantara, dan keluaran kelompok (output). Elemen input
tercermin dalam interaksi yang terbangun di dalam
Pesinauan serta pola komunikasi yang berkembang di antara
anggotanya, yang merepresentasikan perilaku, bentuk
partisipasi, dan harapan individu dalam kelompok. Elemen
variabel perantara tampak pada struktur organisasi dan
pembagian peran anggota Pesinauan yang mengatur norma,
mekanisme kerja, serta relasi antarpelaku budaya.
Sementara itu, elemen output diwujudkan melalui peran
kelompok Pesinauan dalam preservasi budaya Osing,
pencapaian tujuan kolektif kelompok, serta efektivitas
komunikasi yang berdampak pada penguatan identitas
budaya, kohesi sosial, dan keberlanjutan pelestarian budaya
lokal. Oleh karena itu, pembahasan ini diuraikan secara
sistematis pada setiap elemen tersebut, dimulai dari a.
Interaksi dalam Pesinauan, b. Pola Komunikasi, c. Struktur
dan Peran Anggota, d. Peran Kelompok dalam Preservasi
Budaya, e. Tujuan Kolektif, dan f. Efektivitas Komunikasi.

A. Interaksi dalam Pesinauan

Interaksi yang berlangsung dalam Pesinauan Sekolah
Adat Osing mencerminkan dinamika komunikasi yang aktif
dan partisipatif, yang terintegrasi dalam berbagai kegiatan
pembelajaran berbasis budaya lokal. Kegiatan seperti
Mocoan Lontar Yusup, latthan Tari Gandrung, dan
permainan alat musik tradisional menjadi sarana utama
terjadinya komunikasi antarpeserta. Komunikasi tersebut
tidak hanya terjadi secara verbal melalui diskusi dan
penyampaian materi, tetapi juga secara nonverbal melalui
ekspresi tubuh, intonasi, serta penggunaan simbol-simbol
budaya yang melekat dalam praktik pembelajaran.
Penggunaan Bahasa Osing sebagai bahasa pengantar dalam
setiap kegiatan turut memperkuat identitas budaya peserta
dan meningkatkan pemahaman terhadap nilai-nilai yang
diajarkan.

Interaksi dalam Pesinauan berlangsung secara aktif
dan partisipatif karena melibatkan keterlibatan langsung
seluruh anggota dalam setiap kegiatan pembelajaran yang
berakar pada budaya lokal. Pesinauan tidak bersifat satu
arah, melainkan membangun ruang dialog antara fasilitator,
sesepuh adat, dan peserta didik. Dalam kegiatan seperti
Mocoan Lontar Yusup, peserta tidak hanya mendengarkan,
tetapi juga membaca, menafsirkan, dan mendiskusikan isi
teks secara kolektif. Sementara dalam Tari Gandrung atau
memainkan alat musik tradisional, peserta berinteraksi
secara fisik dan emosional dengan budaya melalui gerakan,
irama, dan ekspresi yang mereka pelajari dan kembangkan
bersama. Kegiatan ini menciptakan suasana belajar yang
kolaboratif, di mana peserta tidak hanya menerima

Komunikasi Kelompok Pesinauan sebagai Preservasi...

pengetahuan secara pasif, tetapi juga berkontribusi dalam
proses belajar mengajar. Dalam wawancara yang dilakukan

dengan pengurus Pesinauan, Bapak Slamet Diharjo,
mengungkapkan bahwa
“Kegiatan pesinauan biasanya dimulai dengan

persiapan dan perencanaan kegiatan untuk membahas apa
saja yang dibutuhkan termasuk siapa saja yang terlibat saat
pelaksanaan dan evaluasi diakhir kegiatan.”

Berdasarkan hasil wawancara, kegiatan di Pesinauan
selalu diawali dengan proses persiapan dan perencanaan yang
matang. Tahapan ini mencakup pembahasan mengenai
kebutuhan teknis dan logistik kegiatan, seperti bahan ajar,
perlengkapan, tempat, serta siapa saja yang akan terlibat baik
sebagai pengajar maupun peserta. Proses perencanaan ini
dilakukan secara kolektif dalam forum musyawarah internal,
menunjukkan bahwa komunikasi yang terjalin bersifat
partisipatif dan mengedepankan kolaborasi. Setiap anggota
diberikan kesempatan untuk menyampaikan pendapat, ide,
maupun saran dalam merancang kegiatan Pesinauan,
sehingga tercipta rasa kepemilikan bersama terhadap
jalannya program.

Saat pelaksanaan kegiatan, komunikasi berlangsung
secara dinamis dan terbuka. Fasilitator memainkan peran
sebagai mediator yang mengarahkan tanpa mendominasi,
sementara peserta diberi ruang untuk aktif bertanya dan
berekspresi. Dalam kegiatan seni seperti tari Gandrung atau
permainan alat musik tradisional, komunikasi nonverbal
menjadi sangat penting. Ekspresi wajah, gerakan tubuh, dan
tempo memainkan peran besar dalam menciptakan
pemahaman bersama dan membangun keselarasan antar
anggota. Penggunaan bahasa Osing juga menjadi media
utama dalam pelaksanaan kegiatan, yang tidak hanya
memperkuat identitas budaya tetapi memperkaya suasana
belajar yang kontekstual. Setelah kegiatan selesai, dilakukan
proses evaluasi yang juga melibatkan seluruh anggota
kelompok. Evaluasi ini tidak hanya menilai aspek
keberhasilan teknis, tetapi juga mencerminkan komunikasi
dua arah antara fasilitator dan peserta. Dalam evaluasi,
anggota diberi kesempatan menyampaikan pengalaman
pribadi, kendala yang dihadapi, serta usulan perbaikan.
Proses ini memperkuat nilai-nilai seperti keikhlasan,
kesabaran, dan gotong royong, karena setiap kritik dan
masukan diterima sebagai bagian dari pembelajaran bersama,
bukan sekadar penilaian sepihak.

Gambar 2. Rapat Bersama Pengurus Pesinauan
Sumber : Data Primer, 2025

Kanal: Jurnal llmu Komunikasi | kanal.umsida.ac.id/index.php/ 190

March 2026 / Volume 14 [ Issue 02


https://www.frontiersin.org/journals/education#articles
http://ojs.umsida.ac.id/index.php/

Achmad Rifaldi Maulana dan Kukuh Sinduwiatmo

Namun demikian, tantangan tetap muncul dalam
proses interaksi, terutama dalam menyatukan persepsi
antara generasi tua dan muda terkait cara pelestarian budaya.
Perbedaan pendekatan kadang menimbulkan ketegangan,
terutama dalam hal penggunaan teknologi atau metode
pembelajaran modern. Kendati demikian, pendekatan
komunikasi yang terbuka dan berbasis musyawarah
memungkinkan perbedaan tersebut dikelola secara
konstruktif. Melalui forum diskusi yang rutin dan dialog
yang menghargai semua suara, kelompok Pesinauan mampu
menjaga keharmonisan internal serta memperkuat kohesi
sosial.

Interaksi dalam Pesinauan menghasilkan dampak
yang signifikan dalam upaya pelestarian budaya Osing.
Peningkatan produktivitas dalam kegiatan budaya,
semangat kolektif anggota untuk melestarikan tradisi, serta
terbentuknya  solidaritas yang kuat antaranggota
menunjukkan bahwa komunikasi kelompok yang terstruktur
dan dialogis menjadi fondasi penting dalam menjaga
keberlanjutan warisan budaya lokal. Pesinauan tidak hanya
berfungsi sebagai lembaga pendidikan adat, tetapi juga
sebagai ruang sosial yang menumbuhkan identitas,
kebersamaan, dan transformasi budaya yang berkelanjutan.
B. Pola Komunikasi dalam Pesinauan

Pola komunikasi dalam Pesinauan Sekolah Adat
Osing menunjukkan kecenderungan yang kuat terhadap
pendekatan dialogis dan egaliter. Artinya, komunikasi tidak
hanya berlangsung dari atas ke bawah (top-down), seperti
dari sesepuh ke peserta, tetapi juga memberi ruang luas bagi
partisipasi aktif dari semua anggota. Meskipun sesepuh adat
tetap memiliki peran sentral sebagai sumber pengetahuan
budaya dan pembimbing utama, mereka tidak mendominasi
percakapan secara mutlak. Sebaliknya, mereka mendorong
keterlibatan peserta dalam bentuk diskusi, tanya jawab, dan
berbagi pengalaman. Proses belajar tidak bersifat satu arah,
melainkan dua arah, di mana peserta didik juga dapat
menyampaikan gagasan, pandangan, atau masukan secara
terbuka.

Hal ini dapat dilihat dalam kegiatan evaluasi bulanan,
di mana semua anggota kelompok diberi kesempatan yang
setara untuk menyampaikan refleksi dan saran atas kegiatan
yang telah dijalankan. Pendekatan semacam ini
menciptakan lingkungan pembelajaran yang demokratis,
yang sangat penting dalam menjaga rasa saling menghargai,
rasa memiliki, dan kebersamaan dalam kelompok. Dengan
adanya ruang dialog seperti ini, anggota merasa dihargai dan
dilibatkan dalam proses pengambilan keputusan, yang
berdampak positif terhadap semangat mereka dalam
menjaga dan melestarikan budaya Osing. Dalam wawancara
yang dilakukan dengan pengurus Pesinauan, Bapak Slamet
Diharjo, menyatakan bahwa :

“Komunikasi  berjalan secara setara dimana
dilakukan secara interaktif dan egaliter, semua orang bisa
memberikan masukan.”

Hasil wawancara memperkuat temuan penelitian ini,
dengan menunjukkan bahwa komunikasi dalam Pesinauan

Komunikasi Kelompok Pesinauan sebagai Preservasi...

berlangsung secara interaktif dan egaliter. Egaliter merujuk
pada kesetaraan kesempatan bagi setiap anggota komunitas
untuk menyuarakan pendapat, ide, dan aspirasi mereka, tanpa
adanya hambatan yang berkaitan dengan usia, jabatan, atau
status sosial. Model komunikasi yang terbuka seperti ini
mencerminkan adanya budaya dialogis dalam struktur
kelompok, yang tidak hanya meningkatkan partisipasi aktif,
tetapi juga memperkuat rasa saling menghargai antaranggota.
Praktik komunikasi egaliter ini menunjukkan bahwa
Pesinauan tidak menerapkan pola komunikasi top-down yang
kaku, melainkan menumbuhkan lingkungan belajar yang
kolaboratif dan demokratis. Setiap individu, baik tokoh adat,
pemuda, maupun peserta didik, memiliki ruang yang sama
dalam proses diskusi, perencanaan, maupun evaluasi
kegiatan. Hal ini memungkinkan transfer pengetahuan dan
nilai-nilai budaya terjadi secara dua arah, menciptakan
dinamika kelompok yang sehat dan partisipatif.

C. Struktur dan Peran Anggota Pesinauan

Struktur keanggotaan dalam kelompok Pesinauan
melibatkan berbagai unsur komunitas yang memiliki peran
dan fungsi yang saling melengkapi dalam upaya pelestarian
budaya Osing. Tokoh adat, sesepuh desa, pemuda, serta
peserta didik terlibat secara aktif dalam dinamika kelompok
ini. Tokoh adat dan sesepuh berfungsi sebagai penjaga nilai-
nilai tradisi dan menjadi pemberi arah dalam proses
pembelajaran budaya. Peran mereka sangat penting dalam
memastikan bahwa setiap kegiatan tetap berakar pada nilai-
nilai kearifan lokal yang telah diwariskan secara turun-
temurun. Di sisi lain, pemuda berperan sebagai jembatan
antargenerasi dan menjadi motor penggerak kegiatan.
Mereka terlibat secara aktif mulai dari proses perencanaan,
pelatihan teknis, hingga publikasi kegiatan melalui media
sosial, menjadikan budaya Osing lebih dikenal di kalangan
generasi muda dan masyarakat luas. Dalam wawancara yang
dilakukan dengan wakil pengurus Pesinauan, Bapak Ilham
Saifulloh, mengatakan bahwa :

“Semua unsur dilibatkan(Ketua Adat, Tetua dan
Pemuda), baik dalam kepengurusan maupun saat ada
kegiatan eksidental (Juga Kepala Desa dan Ketua
Organisasi Adat yang lain).”

Hasil wawancara memperkuat temuan, dengan
menyebutkan bahwa semua unsur dilibatkan secara aktif,
mulai dari ketua adat, tetua, pemuda, hingga kepala desa dan
ketua organisasi adat lainnya. Keterlibatan lintas elemen ini
tidak hanya terlihat dalam struktur kepengurusan formal,
tetapi juga dalam pelaksanaan kegiatan insidental seperti
event budaya dan program kemasyarakatan. Kolaborasi lintas
struktur ini menciptakan iklim partisipatif yang kuat,
memperkuat kohesi sosial, dan meningkatkan legitimasi
Pesinauan sebagai lembaga yang berbasis komunitas.
Dengan adanya keterlibatan aktif dari berbagai pihak, proses
pelestarian budaya Osing tidak hanya menjadi tanggung
jawab individu atau kelompok tertentu, tetapi menjadi sebuah
gerakan kolektif yang terintegrasi.

Lebih dari sekadar pelestarian tradisi, Pesinauan
menjadi ruang bagi kolaborasi dan inovasi dalam merespons
dinamika sosial kontemporer. Kegiatan seperti PECARI

Kanal: Jurnal llmu Komunikasi | kanal.umsida.ac.id/index.php/

191

March 2026 / Volume 14 [ Issue 02


https://www.frontiersin.org/journals/education#articles
http://ojs.umsida.ac.id/index.php/

Achmad Rifaldi Maulana dan Kukuh Sinduwiatmo

(Pentas Pencak dan Tari) yang diselenggarakan di Desa
Kemiren merupakan bentuk kreativitas kolektif yang
menggabungkan pencak silat dan tari tradisional dalam
sebuah pertunjukan yang artistik dan inklusif, bahkan
melibatkan pemuda disabilitas. Begitu pula program PHBS
(Perilaku Hidup Bersih dan Sehat), yang bekerja sama
dengan Filantropi Indonesia dalam membagikan disinfektan
ke sekolah-sekolah dan mengedukasi pentingnya
kebersihan, mencerminkan kemampuan Pesinauan untuk
mengintegrasikan nilai-nilai budaya dengan isu-isu sosial
kekinian.

D. Peran kelompok Pesinauan dalam preservasi

Budaya

Keterlibatan generasi muda dalam kegiatan Pesinauan
Sekolah Adat Osing terbukti memberikan dampak yang
signifikan terhadap pola pikir, sikap, dan perilaku mereka
terhadap budaya lokal. Pesinauan menggunakan pendekatan
pembelajaran berbasis praktik langsung terhadap warisan
budaya Osing, yang tidak hanya bersifat teoritis, tetapi
melibatkan peserta didik dalam pengalaman budaya secara
konkret. Kegiatan seperti mocoan Lontar Yusup, latihan
Tari Gandrung, permainan alat musik tradisional, serta
partisipasi dalam ritual adat menjadi wahana aktualisasi
nilai-nilai budaya dalam keseharian. Melalui proses ini,
peserta didik mengalami internalisasi nilai-nilai budaya
secara natural. Nilai seperti penghormatan terhadap leluhur,
kedisiplinan dalam menjalankan tradisi, solidaritas
komunitas, serta spiritualitas tumbuh dalam suasana yang
dialogis dan menyenangkan. Interaksi yang terbangun
dalam Pesinauan memberikan ruang bagi peserta untuk
tidak hanya memahami budaya secara konseptual, tetapi
juga untuk merasakannya sebagai bagian dari identitas diri.
Dengan demikian, proses komunikasi kelompok tidak hanya
menjadi medium penyampaian informasi, tetapi juga
berfungsi sebagai mekanisme transmisi nilai. Dukungan
terhadap temuan ini diperkuat oleh hasil wawancara dengan
Humas Pesinauan, Bapak Venedio Nala Ardisa, yang
menyampaikan:

“Ya, meraka menjadi lebih kritis dan pemikiran yang
lebih tajam serta memunculkan kreatifitas.”

Pernyataan tersebut menunjukkan bahwa keterlibatan
Pesinauan membuat generasi muda menjadi lebih kritis dan
memiliki  pemikiran yang tajam. Mereka mulai
menunjukkan kreativitas, baik dalam menginterpretasikan
budaya maupun dalam menyampaikan kembali nilai-nilai
tersebut melalui medium yang lebih modern, seperti media
sosial dan pertunjukan seni. Artinya, kegiatan budaya tidak
lagi dipandang sebagai rutinitas pasif, tetapi sebagai ruang
ekspresi dan inovasi yang membentuk identitas mereka
sebagai bagian dari komunitas Osing. Proses ini
menunjukkan komunikasi kelompok dalam Pesinauan
mampu membentuk sikap positif terhadap pelestarian
budaya. Melalui interaksi yang intens dan dialogis antara
generasi tua dan muda, peserta memperoleh pengalaman
belajar yang bermakna, yang tidak hanya memperkuat rasa
memiliki, tetapi juga mendorong keterlibatan aktif dalam
menjaga dan mengembangkan budaya leluhur. Pesinauan

Komunikasi Kelompok Pesinauan sebagai Preservasi...

menjadi wadah pendidikan budaya yang efektif karena
memberikan ruang untuk tumbuh dan berkontribusi.

Komunikasi kelompok yang terjalin di Pesinauan
Sekolah Adat Osing memegang peranan penting dalam
membentuk sikap positif terhadap upaya pelestarian budaya.
Komunikasi ini berlangsung dalam format yang dialogis,
interaktif, dan egaliter, di mana seluruh anggota kelompok
mulai dari tokoh adat hingga peserta didik memiliki ruang
yang sama untuk menyampaikan gagasan, pengalaman, dan
pendapat mereka. Pendekatan ini menciptakan iklim
pembelajaran yang partisipatif, sehingga nilai-nilai seperti
saling menghargai, keterbukaan terhadap perbedaan, dan
semangat kolaboratif tumbuh secara alami dalam proses
interaksi. Kegiatan rutin seperti evaluasi bulanan, latihan
kesenian, serta diskusi budaya menjadi wadah utama bagi
terbangunnya komunikasi yang sehat dan bermakna. Melalui
interaksi yang konsisten dan inklusif ini, tumbuh rasa
memiliki dan tanggung jawab kolektif di antara anggota
kelompok untuk turut menjaga dan meneruskan budaya
Osing. Kohesi sosial pun terbentuk, tidak hanya berdasarkan
struktur organisasi, tetapi juga karena keterlibatan emosional
dan komitmen yang terbangun dari bawah ke atas. Hal ini
diperkuat melalui wawancara dengan Humas Pesinauan,
Bapak Venedio Nala Ardisa, yang menyatakan:

“Mulai dari individu individu bahkan sampai ke
Komunitas Masyarakat Adat.”

Pernyataan tersebut menunjukkan bahwa dampak
komunikasi kelompok ini tidak hanya terbatas pada individu
peserta saja, tetapi juga meluas hingga ke komunitas
masyarakat adat secara keseluruhan. Artinya, praktik
komunikasi yang terbangun dalam ruang-ruang pendidikan
adat seperti Pesinauan mampu menjadi model atau katalisator
bagi komunitas yang lebih luas dalam memperkuat kesadaran
budaya kolektif. Setiap individu yang mengalami proses
pembelajaran ini membawa nilai-nilai yang diperoleh ke
dalam lingkup sosial yang lebih besar, sehingga terjadi proses
replikasi nilai secara horizontal di tingkat komunitas. Ini
menunjukkan bahwa komunikasi kelompok di Pesinauan
tidak hanya bersifat internal, tetapi juga memiliki daya sebar
yang kuat dalam membentuk solidaritas dan komitmen
bersama dalam menjaga budaya Osing.

Peran kelompok dalam Pesinauan sangat strategis
dalam menjaga kelestarian budaya Osing yang tumbuh dan
berkembang di Desa Kemiren, Banyuwangi. Komunikasi
yang terjalin di antara anggota komunitas bukan hanya
menjadi sarana pertukaran informasi, tetapi juga membentuk
ikatan sosial yang memperkuat identitas budaya Osing.
Melalui komunikasi kelompok yang berlangsung secara
dialogis dan partisipatif, terbangun rasa memiliki yang kuat
terhadap warisan leluhur, serta tercipta ruang belajar yang
terus berkembang lintas generasi. Pesinauan tidak hanya
berperan sebagai lembaga pendidikan adat, tetapi juga
menjadi simbol dari semangat kolektif masyarakat Osing
dalam mempertahankan budayanya di tengah derasnya arus
globalisasi yang cenderung menyeragamkan budaya.

Desa Kemiren sendiri dikenal sebagai desa adat yang
masih teguh menjaga berbagai tradisi leluhur. Beragam

Kanal: Jurnal llmu Komunikasi | kanal.umsida.ac.id/index.php/

192

March 2026 / Volume 14 [ Issue 02


https://www.frontiersin.org/journals/education#articles
http://ojs.umsida.ac.id/index.php/

Achmad Rifaldi Maulana dan Kukuh Sinduwiatmo

upacara dan praktik budaya masih lestari dan dijalankan
secara rutin sebagai bentuk ekspresi identitas serta
spiritualitas kolektif masyarakat. Salah satu tradisi penting
adalah Tumpeng Sewu, yaitu ritual syukuran yang
dilakukan setiap bulan Dzulhijjah sebagai bentuk
permohonan perlindungan kepada Tuhan Yang Maha Esa.
Tradisi Barong Ider Bumi juga masih dijaga, berupa arak-
arakan Barong mengelilingi desa yang dilaksanakan setiap
2 Syawal sebagai simbol tolak bala, disertai ritual Sembur
Utik-utik. Ada pula tradisi Mepe Kasur, yakni kegiatan
menjemur kasur di depan rumah setiap 1 Dzulhijjah sebagai
bagian dari ritual bersih desa, yang dipercaya membawa
keberkahan. Kegiatan Ngopi Bareng atau Festival Ngopi
Sepuluh Ewu menjadi ajang silaturahmi yang mempererat
hubungan antarmasyarakat. Tradisi Gedhogan, menumbuk
padi di lesung oleh para ibu-ibu lansia, juga masih hidup
sebagai simbol kerja kolektif dan keberlanjutan budaya
pangan lokal.

Gabar 3.F estival‘l\‘lgopi Sepuluh Ewu
Sumber : Data Primer, 2025

Dalam ranah literasi dan spiritual, Mocoan Lontar
Yusuf menjadi salah satu tradisi lisan yang dilestarikan.
Tradisi ini merupakan pembacaan naskah kuno berisi kisah
Nabi Yusuf yang diwariskan secara turun-temurun.
Sementara itu, dalam seni pertunjukan, Angklung Paglak
dan Kesenian Gandrung terus dilatih dan dipentaskan
sebagai bagian dari pendidikan budaya sekaligus ikon
pariwisata Banyuwangi. Keterlibatan aktif kelompok
Pesinauan, menjadikan semua tradisi tersebut tidak hanya
dipertahankan, tetapi juga dikenalkan kepada generasi muda
secara kontekstual dan relevan. Hal ini menjadi bukti nyata
bahwa Pesinauan berfungsi sebagai benteng kebudayaan
lokal yang aktif melawan dominasi budaya luar, serta
menjadi wadah strategis bagi regenerasi nilai-nilai Osing
yang inklusif dan berkelanjutan.

E. Tujuan Kolektif Pesinauan

Tujuan kolektif dari kelompok Pesinauan sangat jelas
dan terarah, yakni menjaga warisan leluhur serta
membangun kebanggaan terhadap identitas budaya Osing.
Pesinauan tidak hanya berfungsi sebagai tempat untuk
mempelajari seni dan adat istiadat, tetapi juga menjadi ruang

Komunikasi Kelompok Pesinauan sebagai Preservasi...

refleksi dan regenerasi nilai-nilai budaya melalui keterlibatan
aktif lintas generasi. Dalam proses ini, Pesinauan memainkan
peran penting sebagai medium pendidikan budaya yang
hidup dan kontekstual. Kegiatan-kegiatan seperti PECARI
(Pentas Pencak dan Tari), pelibatan pemuda disabilitas dalam
pertunjukan budaya, serta program PHBS (Perilaku Hidup
Bersih dan Sehat) yang dilaksanakan bersama lembaga
eksternal menjadi contoh konkret bagaimana Pesinauan
mengintegrasikan pelestarian budaya dengan pembangunan
nilai-nilai sosial yang inklusif. Sinergi antara aspek budaya
dan sosial tersebut mencerminkan visi komunitas yang tidak
hanya menjaga budaya secara statis, tetapi juga
mengembangkannya sesuai kebutuhan zaman. Pernyataan
salah satu pengajar Pesinauan, Bapak Jorga Rona,
memperkuat pemahaman ini. Beliau menyampaikan:

“Tujuan kolektif pesinauan untuk merawat Tradisi
vang ada di Osing dan dapat Mewariskannya.”

Dari kutipan tersebut, diperkuat bahwa salah satu misi
utama Pesinauan adalah “merawat tradisi yang ada di Osing
dan dapat mewariskannya.” Hal ini menunjukkan adanya
kesadaran kolektif bahwa budaya bukan hanya untuk
dikenang, melainkan untuk dijaga, dipraktikkan, dan
diwariskan kepada generasi berikutnya. Tujuan ini tidak
sekadar simbolik, melainkan tercermin nyata dalam aktivitas
komunitas yang melibatkan berbagai generasi, termasuk
anak-anak dan pemuda, agar mereka tumbuh dengan
pemahaman dan kebanggaan terhadap akar budayanya.
Dengan demikian, Pesinauan menjadi institusi yang tidak
hanya melestarikan budaya, tetapi juga menghidupkan
kembali nilai-nilai luhur sebagai landasan identitas dan
solidaritas masyarakat Osing.

Gambar 4. PECARI (Pentas Pencak dan Tari)
Sumber : Data Primer, 2025

F. Efektivitas Komunikasi dalam Pesinauan
Efektivitas komunikasi dalam Pesinauan tercermin
melalui keberhasilan dalam mentransmisikan nilai-nilai luhur
seperti kesabaran, keikhlasan, spiritualitas, dan semangat
gotong royong. Nilai-nilai ini tidak hanya disampaikan secara
eksplisit dalam bentuk pengajaran, tetapi juga diteladankan
secara implisit oleh para fasilitator dan sesepuh adat melalui
perilaku mereka dalam setiap kegiatan. Baik dalam praktik
budaya seperti mocoan maupun dalam kegiatan sosial
komunitas, komunikasi yang terjadi tidak terbatas pada
pertukaran  informasi, melainkan menjadi  proses

Kanal: Jurnal llmu Komunikasi | kanal.umsida.ac.id/index.php/ 193

March 2026 |/ Volume 14 [ Issue 02


https://www.frontiersin.org/journals/education#articles
http://ojs.umsida.ac.id/index.php/

Achmad Rifaldi Maulana dan Kukuh Sinduwiatmo

pembentukan karakter yang berakar pada nilai-nilai kearifan
lokal.

Peserta didik, khususnya generasi muda, menyerap
nilai-nilai tersebut melalui pengalaman langsung dalam
interaksi sehari-hari di lingkungan Pesinauan. Hal ini
tercermin dari sikap saling menghormati antaranggota,
keterbukaan untuk saling membantu, serta semangat belajar
tanpa pamrih yang ditunjukkan selama proses kegiatan
berlangsung. Dengan demikian, komunikasi kelompok di
Pesinauan berfungsi ganda: sebagai media pelestarian
budaya dan sebagai sarana pembentukan sikap sosial yang
tangguh dan beretika. Pentingnya aspek ini juga ditegaskan
melalui hasil wawancara dengan salah satu pengajar di
Pesinauan, Bapak Jorga Rona, yang menyatakan bahwa:

“Berjalan dengan efektif, karena dilakukan secara
kekeluargaan dan komunal.”

Pernyataan tersebut menegaskan bahwa komunikasi
dalam Pesinauan berjalan secara efektif karena dilandasi
oleh suasana kekeluargaan dan nilai-nilai komunal. Suasana
ini menjadikan setiap anggota merasa diterima, dihargai,
dan memiliki ruang untuk berkontribusi, tanpa adanya jarak
sosial yang kaku antara pemangku adat dan peserta didik.
Pendekatan kekeluargaan ini memfasilitasi pembelajaran
yang lebih bermakna karena berlangsung dalam suasana
yang mendukung keterbukaan dan empati antarindividu.
Keberhasilan kelompok Pesinauan dalam proses preservasi
budaya juga ditunjang oleh struktur organisasi yang jelas
dan koordinasi antarperan yang terintegrasi. Kehadiran
tokoh adat sebagai penasihat memberikan legitimasi
terhadap nilai-nilai budaya yang diajarkan, sementara peran
pemuda sebagai pelaksana utama memberi warna dan
semangat baru dalam kegiatan. Dinamika antargenerasi ini
menciptakan ruang interaksi yang seimbang antara
pewarisan tradisi dan pembaruan makna budaya sesuai
konteks masa kini.

KESIMPULAN

Hasil penelitian menunjukkan bahwa pola komunikasi
kelompok di Pesinauan Sekolah Adat Osing bersifat
dialogis, egaliter, dan partisipatif. Komunikasi tidak
berjalan secara satu arah, melainkan melalui interaksi
terbuka antara pembimbing, tokoh adat, pemuda, dan
peserta didik. Setiap anggota memiliki kesempatan yang
sama untuk menyampaikan pendapat, berdiskusi, serta
berkontribusi dalam kegiatan pelestarian budaya. Fasilitator
berperan sebagai mediator yang mendorong dialog dan
kolaborasi, bukan sebagai pengendali informasi. Suasana
komunikasi yang terbangun bersifat kekeluargaan sehingga
menciptakan  hubungan akrab, saling
menghargai, dan memperkuat rasa memiliki terhadap

sosial yang

budaya Osing.
Pola komunikasi ini berbasis nilai lokal dengan
penggunaan bahasa Osing sebagai medium utama dalam

Komunikasi Kelompok Pesinauan sebagai Preservasi...

setiap kegiatan. Bahasa berfungsi tidak hanya sebagai alat
komunikasi, tetapi juga sebagai simbol identitas dan sarana
pewarisan nilai-nilai budaya seperti gotong royong,
kesopanan, dan penghormatan terhadap leluhur. Proses
komunikasi berlangsung melalui kegiatan budaya seperti
Mocoan Lontar Yusup, Tari Gandrung, dan pembuatan
kerajinan tradisional, yang mengintegrasikan
pendidikan, seni, dan sosial dalam satu sistem pembelajaran.

unsur

Selain itu, komunikasi di Pesinauan bersifat adaptif dan
transformatif terhadap perkembangan zaman. Meskipun
berakar pada tradisi, Pesinauan mampu mengakomodasi
inovasi modern, misalnya melalui pemanfaatan media sosial
untuk dokumentasi kegiatan dan promosi budaya, serta
penyelenggaraan program sosial seperti Pentas Pencak dan
Tari (PECARI) dan kampanye Perilaku Hidup Bersih dan
Sehat (PHBS). Dengan demikian, Pesinauan tidak hanya
menjadi ruang pelestarian budaya Osing, tetapi juga menjadi
agen regenerasi nilai-nilai lokal yang relevan dengan konteks
sosial masyarakat masa kini.

Dengan teori Percakapan Kelompok, penelitian ini
menghasilkan interaksi dalam Pesinauan, pola komunikasi
didalam komunitas, struktur dan peran anggota, peran
kelompok dalam preservasi budaya, tujuan kolektif, dan
efektivitas komunikasi.

REFERENSI

Acim, Subagja, D. J., Afiani, D. A., Pratama, G. R., & Al
Kautsar, F. (2023). Exploring Cultural Diversity in
Indonesia : Models , Responses , and Multicultural
Politics. CANDIDATE: Jurnal Sains Politik, 1(1), 35—
55.

Adha, M. A. (2021). Strategi Komunikasi Masyarakat Desa
Kemiren Dalam Melestarikan Bahasa Osing.
Universitas Muhammadiyah Jember, Bahasa Osing,
1-12.

Alfath, & Febprian. (2020). Pengembangan Masyarakat
Dalam Kegiatan Pelestarian Budaya di Desa Wisata
Adat (Studi Deskriptif Pada Komunitas Osing di Desa
Kemiren Kecamatan Glagah Kabupaten Banyuwangi).
In Repository.unej.

Aulia, L. R., Dewi, D. A., & Furnamasari, Y. F. (2021).
Mengenal Indentitas Nasional Indonesia Sebagai Jati
Diri Bangsa untuk Menghadapi Tantangan di Era
Globalisasi. Jurnal Pendidikan Tambusai, 5(3), 8549—
8557.
https://www.jptam.org/index.php/jptam/article/view/2
355

Ayuni, R. D., Nur, A., & Sari, A. (2024). Pengembangan
Kearifan Lokal Dan Budaya Tradisional Di
Kabupaten Tanah Bumbu : Studi Kasus Implementasi
Model Komunikasi Pembangunan Partisipatif. 5(2),
74-85.

Kanal: Jurnal llmu Komunikasi | kanal.umsida.ac.id/index.php/ 194

March 2026 / Volume 14 [ Issue 02


https://www.frontiersin.org/journals/education#articles
http://ojs.umsida.ac.id/index.php/

Achmad Rifaldi Maulana dan Kukuh Sinduwiatmo

Bagus Prayogi, A. W. R. (2021). Preservasi Budaya Osing
Melalui Internalisasi Budaya Berbasis Sekolah Adat
Sebagai Bentuk Pengabdian Masyarakat. Journal Of
Education And Teaching Learning (JETL), 3(2), 44—
59. https://doi.org/10.51178/jetl.v3i2.214

Beebe S;Masterson T. (2016). Communicating in small
groups: Principles and practices.

Endriana, F., Citra Alnauri, S., & Agustin, D. A. (2022).
Analisis Pengaruh Pariwisata Budaya Terhadap
Pelestarian Suku Osing di Desa Wisata Kemiren.
Jurnal Kajian Pariwisata Dan Bisnis Perhotelan,
3(2), 88-95.
https://doi.org/10.24036/jkpbp.v3i2.49372

Fauzi. (2018). Nilai Budaya Lokal Di Era Millenial. Insania,
23(1), 51-65.

Fauziyanti, E. (2020). Persatuan Dukun dalam Menjaga
Budaya Osing di Banyuwangi (Studi Komunikasi
Dukun Nusantara di Banyuwangi).

Hafizah, N. (2023). Pengaruh Globalisasi Terhadap
Kebudayaan Bangsa Indonesia. Journal of Creative
Student Research (JCSR), 1(1), 37-41.

Haloho, O., Siburian, A. Y. K., Sianturi, S. M., & Butarbutar,
J. (2024). Mengenal Identitas dan Integrasi Nasional
Indonesia. MESIR: Journal of Management
Education Social Sciences Information and Religion,
1(2), 475-483.
https://doi.org/10.57235/mesir.v1i2.3026

Hanggraito, A. A., Cahya, J., Wijaya, A., & Darmawan, R.
N. (2025). Produk Intangible Wisata Budaya sebagai
Representator Nilai Budaya Osing di Kabupaten
Banyuwangi. 5(April), 175-188.

Iskandar, H. (2017). Modul 3 Modul 3 Teori Komunikasi.
Suhu, Kalor, Dan Energi Di Sekitarku, Pppurg 1987,
1-26. file:///C:/Users/ASUS/Downloads/2.Modul
Suhu dan Kalor.pdf, diakses pada tanggal 27 maret
2020

Maiti, & Bidinger. (1981). Case Study. In Case (Vol. 53,
Issue 9).

Nugroho, B. A. (2019). Komunikasi dalam Kelompok (Studi
Kasus Pemberdayaan Petani dalam Kelompok Tani).
An-Nida : Jurnal Komunikasi Islam, 10(1), 1-11.
https://doi.org/10.34001/an.v10i1.740

Nurahma, A., & Fikri, M. A. (2025). Analysis of Instagram
Visual Content @ desa _ kemiren in Building
Kemiren Village Tourism Image Analisis Konten
Visual Instagram @ desa _ kemiren Dalam
Membangun Citra Pariwisata Desa Kemiren. 13(2),
90-99. https://doi.org/10.21070/kanal.

Putri, N. A. (2024). Strategi komunikasi masyarakat desa

kemiren dalam upaya pelestarian nilai budaya rumah

adat osing skripsi.
muchlisin. (2022). Komunikasi Kelompok

Kajianpustaka.Com, 1-1.

Ridlo, U. (2023). Metode Penelitian Studi Kasus: Teori dan
Praktik. In Uinjkt. Ac.1d.
https://notes.its.ac.id/tonydwisusanto/2020/08/30/me
tode-penelitian-studi-kasus-case-study/

Riadi,

Komunikasi Kelompok Pesinauan sebagai Preservasi...

Sesi Bitu, Y., & Rahardi, R. K. (2020). Preservasi Nilai
Kearifan Lokal Dalam Tradisi Lisan Teda Masyarakat
Kabizu Beijello Melalui Ranah  Pendidikan
(Preservation of Local Wisdom Teda Oral Tradition of
Kabizu Beijello Community through the Domain of
Education). Kandai, 16(2), 149.
https://doi.org/10.26499/jk.v16i2.2195

Tenggana, M. E., Rahayu, W. P., & Wulandari, R. (2020).
Pengetahuan Keamanan Pangan Mahasiswa Mengenai
Lima Kunci Keamanan Pangan Keluarga. Jurnal Mutu
Pangan : Indonesian Journal of Food Quality, 7(2),
67-72. https://doi.org/10.29244/jmpi.2020.7.2.67

Wahyono, E. (2018). Komunikasi Kelompok : Studi Dialog
Komunitas Dalam Pengembangan Masyarakat di
Perkotaan. Nyimak (Journal of Communication), 2(2),
113-130. https://doi.org/10.31000/nyimak.v2i2.961

Wibowo, M. B. (2018). Strategi Pemerintah Daerah Dalam
Pengembangan Pariwisata Di Kabupaten Banyuwangi
(Studi Pada Dinas Kebudayaan Dan Pariwisata
Kabupaten Banyuwangi). In Skripsi.
http://repository.ub.ac.id/165808/%0Ahttp://repositor
y.ub.ac.id/165808/1/Mohamad Bagus Wibowo.pdf

Yudiana, I. K., & Suryadani, E. P. (2023). Potret Etnis Osing
Dari Segi Sosial, Budaya, Dan Ekonomi Di Desa
Kemiren, Glagah, Kabupaten Banyuwangi. ... Hasana
Journal, 2(11), 89-100.
https://www.nusantarahasanajournal.com/index.php/n
hj/article/view/812%0Ahttps://www.nusantarahasanaj
ournal.com/index.php/nhj/article/download/812/674

Yuniar, H. R., Dannie, S., & Junaidi, F. (2023). Preservasi
Pengetahuan Budaya Dan Kearifan Lokal Sebagai
Program Berkelanjutan Di Perpustakaan Kampung
Budaya Polowijen. Jurnal FPPTI, 2(2), 1-10.
https://doi.org/10.59239/jfppti.v2i2.34

Zarbaliyev, H. (2017). Multiculturalism in Globalization Era:
History and Challenge for Indonesia. Journal of Social
Studies (JSS), 13(1), 1-16.
https://doi.org/10.21831/jss.v1311.16966

Conflict of Interest Statement: The authors declare that the research was
conducted in the absence of any commercial or financial relationships that could
be construed as a potential conflict of interest. Copyright © Achmad Rifaldi
Maulana dan Kukuh Sinduwiatmo. This is an open-access article dis- tributed under
the terms of the Creative Commons Attribution

License (CCBY). Theuse, distribution or reproduction in other forums is permitted,
provided the original author(s) and the copyright owner(s) are credited and that the
original publica- tion in this journal is cited, in accordance with accepted aca-
demic practice. No use, distribution or reproduction is permit- ted which does not

comply with these terms.

Kanal: Jurnal llmu Komunikasi | kanal.umsida.ac.id/index.php/ 195

March 2026 / Volume 14 [ Issue 02


https://www.frontiersin.org/journals/education#articles
http://ojs.umsida.ac.id/index.php/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

